# KORUNK FŐ TÉVEDÉSEI

Α

#### RELIGIO KÖRÜL.

#### EGYHÁZI BESZÉDEKBEN MEGFEJTETTE

MUNKAY JÁNOS.

Jutalmat nyert pályamunka.

PESTEN, 1853. MÜLLER EMIL KÖNYVNYOMDÁJA SERVITA TÉR Hoc est autem judicium: quia lux venit iu mundum; et dilexerunt heminea mag tenebras, quam lucem.

Joan. III. 19.

## TARTALOM.

|                                                       | Lap. |
|-------------------------------------------------------|------|
| Első beszéd a materialismusról (anyagászat)           | 8    |
| Második beszéd a scepticismusról (kétkedőség)         | 41   |
| Harmadik beszéd a rationalismusról (észvéd)           | 83   |
| Negyedik beszéd a pantheismusról (mindistenség)       | 135  |
| Ötödik beszéd az indifferentismusról (közönbösség)    | 179  |
| Hatodik beszéd a socialismusról (társadalmi mozgalom) | 217  |
| Hetedik beszéd a communismusról (társadalmi közösség) | 259  |

# ELŐSZÓ.

Korunk fő tévedéseit a religio körül megvitatni, és szent beszédekben megczáfolni érdekes feladat. Megvallom, nagy örömömre szolgált, midőn a pesti hittani kar 1851-ik évre e tárgyat tűzte ki: "Készíttessék népszerű hét egyházi beszéd úgy, hogy az egész munka családi körben is kedves és üdvös olvasmányul szolgálhasson a rationalismus, indifferentismus, pantheismus, communismus és más ilyetén, a legújabb philosophiából származott hitbeli és erkölcsi tévedések ellen." Örömmel olvastam, mondom, e pályakérdést kitűzve, melynek czélja lenne a napjainkban uralkodó balfogalmakat eloszlatni, és a tévedöket útba igazítani. Én legalább azt tapasztaltam, hogy az emberek nagy része tudatlanságból tévelyeg, már aztán e tudatlanság mennyire vétkes mennyire nem,

azt a körülmények határozzák meg. Általán véve a vétkes tudatlanok közé bízvást számíthatni azokat, kik a hit dolgában önként tudatlanok akarnak maradni, kiknek volna alkalmuk meggyőződni az igazságról, de azt bűnösen elmulasztják. És mégis vajmi nagy érdekünkben áll e bűnösöket felvilágosítani. s őket az Istennek, Krisztusnak és az anyaszentegyháznak megnyerni! De mikép férhessünk hozzájok? Ők templomba nem járnak, egyházi beszédet ritkán, vagy soha sem hallgatnak, azt adván mentségül, hogy az nem őket illeti, s csak a pórnépnek való. Ezekre nézve, úgy hiszem, nagy becsűek lesznek oly beszédek, melyekben a legújabb philosophiából származott hitbeli és erkölcsi fő tévedések a keresztény hitvilágánál megvizsgáltatnak, s illetőleg megczáfoltatnak, melyekből kitűniék verulami Baconak ama mondata: "Philosophia obiter libata abducit a Deo, penitus hausta reducit ad eundem - Én e jelen beszédeket nagy böjti időre alkalmaztam, mivel kiváltképen ezen idő a töredelmességnek, az önmegtagadásnak, és az önmagábaszállásnak ideje; egyébiránt, hogy azokat máskor is haszonnal olvashatni, kétséget nem szenved. Az anyagot részint az élet- s tapasztalásból merítettem, részint

pedig jeles egyházi szónokok s hittanárok, úgymint Lacordaire, Veith, Perrone, Hirscher, Maret s mások műveit használtam; az egész munkát pedig úgy intéztem el, hogy az a hittani kar kívánatához képest családi körben is kedves és üdvös olvasmányul szolgálhasson. Ha csak egy tévedőt is sikerülend megtérítenem, és jó útra igazítanom, úgy munkámnak, fáradozásimnak teljes jutalmát veszem

## ELSŐ BESZÉD

a

# "MATERIALISMUS"ról

(anyagászat).

Keressétek először az Istennek országát,

Máté VI, 33.

### Böjt I. Vasárnap.

Evangeliom sz. Máté IV, 1-11.

Minden ember életében van kellemes óra, van boldog pillanat, midőn a szenvedélyek nyugosznak, és a kebel önként megnyílik az igazság befogadására. Ilv kellemes óra, ily boldog pillanat a keresztényekre nézve, kétség kívül, a nagyböjti idő, midőn a szenvedélves farsangi mulatságok elnyugodtak, s az egész környezet komoly szint öltött magára. E napokban az anyaszentegyház is mindent elkövet, hogy elménk- s szívünket az Istenhez, az igazság kútforrásához, kitől bűneink által elpártoltunk, visszatérítse. A gondos anya mindjárt a nagy böjt elején, hamuval hintette meg homlokunkat, e nevezetes szavakat hangoztatván füleinkbe: "Emlékezzél meg oh ember, hogy por vagy s porrá leszesz." E végből nyitotta meg az ő kegyelmi forrásait is, hogy ezen szent idő alatt "megtagadván az istentelenséget és a világi kívánságokat," iparkodjunk megszerezni magunknak azon megigazulást, melly egyedül képes bennünket Isten előtt kedvesekké tenni. E végből ajánlja sőt parancsolja a böjtöket, imádságokat és más jó cselekedeteket, hogy ezeknek lelkiismeretes gyakorlása által annál nagyobb buzgósággal dolgozzunk lelkünk üdvösségén, mennél keservesebb az Isten fiának szenvedése és halála! "Íme most a kellemes idő, íme most az üdvösség napjai," hogy bűneinktől megszabaduljunk; annakokáért úgy viseljük magunkat, mint Istennek szolgái, a böjtölésekben, imádságban, töredelmességben; tán sikerülend megengesztelni az Urat, a ki megvesztegetett jelenkorunkat olly érzékeny csapásokkal fenyíti; tán sikerülend megváltoztatni azon halálos ítéletet, melyet sokféle bűneink miatt megérdemlettünk. "Térjetek meg az Úrhoz, hagyjátok ei bűneiteket," \*) "a véghetelen jóságu Isten el nem fordítja arczát a bűnösöktől, ha hozzá térnek, megkegyelmez mindeneknek, kik teljes szívből keresik őt" \*\*) "mert nagy az Úr irgalmassága és kegyessége a hozzá térökhez." \*\*\*)

Atvámfiai! Ha valaha szükséges volt a szív és érzelem javulása: az bizonvára jelenkorunkban legszükségesebb. Igen, most veszítek leginkább észre, hogy mindazon gonosz, melly más korszakokban egyenként sanyargatá az emberiséget, most csoportosan tör ránk s a jámbor életnek utolsó szikráját is eloltani törekszik. Nem tagadjuk, vétkeztek az emberek máskor is. botránvos bűnösök sem hiányzottak, de a bűnt töredelmesség követte, és a bűnösök többnyire emberi gyarlóságból vétkeztek; most azonban vétkeket vétkekre, gonoszságot gonoszságra látunk halmoztatni, és a' bűnösök oly ritkán térnek meg! legtöbben kik ez előtt a szilárd hit boldogító ölében nyugodt lelki csenddel eveztek az élet zajos tengerén egy boldogabb jövendő révpartjához, most az egymással ellenkező vélemények állal a kétkedés örvényébe taszítva, ezer kínok közt adják át lelköket egy szerencsétlen örökségnek. Úgy tetszik Atyámfiai! mintha az emberi nemzet amaz ős régi ellensége – a sátán - minden czimboráival együtt összeesküdött volna ellenünk, s szélvészdúlta napjainkban végcsapással fenyegetné a keresztény világot. Látjátok nem olyan embe-

<sup>\*)</sup> Sirák. XVII, 2i.

<sup>\*\*)</sup> Krónikák 2-ik k. XXX, 9.

<sup>\*\*\*)</sup> Sirák k. XVII, 28.

rekkel van többé dolgunk, kiken erőt vett a gyarló természet, kiket egy szerencsétlen pillanat elszédített: hanem emberekkel van dolgunk, kik egy boldogtalan okoskodásnak következtében még az Isten létét is tagadják; kik mindent kétségbe vonnak; kik az emberi észszel legnagyobb gyalázatiokra visszaélnek: kik minden igazság iránt egykedvűek; kik kereszténytelen elveik szerint egy új eget s új földet szerelnének teremteni. És valljon ki fog e hitetlenségnek határt szabni? ki fogja e rohamot megállítani, melly mirigyes iszapiával az emberiség minden osztálvait elözönlé? ki fogia a napot felhozni. hogy a sötétségben világítson? csak az Úr lelke képes itt segíteni, t. i. azon isteni lélek, melly az embereket az igazság ismeretére, bűnbánatra s töredelmességre vezérli. A t v á m fi a i! tán közöttetek is találkoznak némelyek, kik akár tudatlanság akár gyarlóság akár dicsvágyból e tévedések örvényébe sodortattak; oh ha még meghalljátok az Úr szavát, meg ne keményítsétek szíveteket! Igen Atvámfiai! kérjétek velem együtt a világosság atyját, hogy kenje meg szemeiteket ama mennyei kenettel, mi szerint a valót az árnyéktól, az igazságot a tévelygéstói, az erényt a vétektől megkülönböztessétek. Kérjétek a véghetetlen jóságú Istent, hogy e szent napok legyenek lelki megigazulástok napjai, az angyalok és minden szentek legnagyobb örömére; ennélfogva ma és hat következő vasárnapokon elmélkedni fogunk azon fötévedésekről, melyek jelenkorunkban az értelmi vallási, erkölcsi és társadalmi világban oly iszonyú pusztításokat okoznak, nevezet szerint: a materiálismus-sceprationalismus-pantheismusticismussocialismus-és differentismuscommunismusról. Ezek azon szörnyetegek, melyek szélvészdúlta napjainkban, mint az ordító oroszlán, körüljárnak, keresvén kit elnyeljenek. E szörnyetegek ellen a seregek Uranak nevében, a szent kereszt s hit pajzsával fölvértezve szállunk ki a síkra

Atyámfiai! A mai szent evangéliom egy pusztába vezet minket; itt látjuk az Isten fiát Jézus Krisztust negyven napi böjt, imádság s elmélkedés által az ő tanítói hivatalára készülni. Az emberi nemzet ellensége, az ördög, a ki ős eleinket az isteni parancsolat megszegésére rávette, édes üdvezítőnket sem kímélé meg; vakmerő csalfasággal közeledék hozzá, és az egész világ birtokát oda igére neki, hogyha földre borúlván őt imádandia, azonban az isteni mesternek fenséges szilárdságán a kísértőnek minden cselfogásai hajótörést szenvedtek: "Távozzál ellenkező, mert írva vagyon: a te Uradat Istenedet imádjad, és csak neki szolgálj." Atvámfiai! a földi élet nem egyéb, mint egy nagy puszta, melyben édenbőli száműzetésünk óta mindenféle testi lelki bajokkal küszködünk. A véghetetlen irgalmasságú Isten ezen kínos száműzetésben vigasztalásul adta nekünk a hitet, reménységet és szeretetet, hogy ezek envhítsék bajainkat, s boldogítva kísérjenek a sír határáig. – De íme, ugvanazon kísértő, a ki ős eleinket bűnre csábította, s mindnyájunkat a boldogság hazájából e siralmak völgyébe juttatott, még ezen vigasztalástól is törekszik megfosztani, az ő párthívei által olly rendszert állítván fel, mely minden, hitünket aláásni, minden reményünket elenyésztetni, és minden szeretetünket eloltani képes; értem a materialismusi rendszert. A materialismus kiváló helyet foglal korunk főtévedései között; ez okozta hogy napjainkban a meghidegült hit sérveit, s a keresztény szeretetnek meghűlését mindnyájan olly nagy mértékben érezzük. S azért a materialismus leend jelen elmélkedésünk tárgya. Jézus élő Istennek fia, s igazság mestere! légy velünk e jelen órában, hogy ezen istenhagyott rendszernek kárhozatos természetét belátván, az Istent és az ő országát megtalálhassuk.

A materialismus (anyagászat) azon bölcsészeti (?) rendszert jelenti, melly az anyagnak életet, cselekvő erőt s oily tehetséget tulajdonít, miszerint ez mindenféle alakot fölvehet- és elrendezhet. E bölcsészeti rendszer tehát az anyagot első s eredeti elemnek veszi, ettől származtatja a világot, és következetesen a test és szellem között minden lényeges különbséget tagad. Elgondolhatni hogy ez a tévely már a régi pogány világban is otthonos vala. Egyébiránt, noha az egész pogányság át van hatva a materialismustól, miután a lélek és a természet közti viszonynak meghatározásában ennek illő, állást soha nem jelelt ki, mégis e vélemény képviselőjének Pliniust, a természetvizsgálót, kell tekinteni, ennek tanodájába jártak magok a franczia materialisták is u. m, La Metrie és társai.\*)

\*) Plinius a szellemet azonosította az anyaggal, az embert nem különböztette meg lényegesen az állattól; tagadta az ő halhatatlanságát, sőt az Isten létét is kétségbe vonta. Továbbá materialisták közé méltán számíthatni a gnostikusokat és manicheusokat is: továbbá a szabad szellem testvéreit, kiknek tévedéseik jobbadán megegyeznek a jelenkori materialistákéval, vagy szükségkép a materialismusra vezetnek. Újabb korban az angol empirismus, vagy Sensualismus, hatalmasan dolgozott az anyagászok kezére, mely az érzéki világot minden képzeteink s ismereteinknek okául állítja. L o c k e szerint minden ismereteink az érzéki tapasztalásból származnak; a lélek magában véve "tabula rasa" mely csak a tapasztalásból nyert ismeretekkel töltetik be; Lockének rendszerét bővebben kifejtették: Hobbes Tamás, Tolland Collius, Woolston, Chubb és Bolingbroke, kik az ő elhírhedt műveikben Istennek természetfeletti kinyilatkoztatását, a szellem halhatatlanságát, a csodákat és a jóslatokat tagadták, csak a természeti vallást mint egyedül igazit ismervén el. Condi lac a sensualismust franczia földre tette át. s V o l taire ben nagy pártolóra akadt. Helvetiusnak közönyös dolog: anyagtalan-e a lélek vagy sem; szerinte a jót lehetetlen önmagáért cselekedni; az erény tiszta indokát az önszeretetben keresi, melly érzéki lényünk kielégítésére törekszik. Diderot tagadja a test s szellemközti különbséget, az embert egy zeneeszközhöz hasonlítja, azon kivétellel, hogy az ember önmagát játsza, mialatt p. o, a zongorához még zenész is kívántatik. Szerinte a halhatatlanság érzete nem egyéb mint vágyódás az utóvilágban magát híressé tenni. La Metrie szerint a világot csak az istentagadás teszi

Mindenek előtt azon kérdésre akarunk felelni, valljon honnan származott és hová vezet a materialismus? Istentagadás- s erkölcstelenségből származott istentagadás- s erkölcstelenségre vezet. Az istentagadás t. i. erkölcstelenségre, és az erkölcstelenség istentagadásra szükségképen szokott vezetni. Nemde Atyámfiai ezt tanúsítja a tapasztalás is? mert mióta ez az álbölcselet, hitetlenségel hirdetve, egy halotti leplet vont az ég s föld között, s ez által az embereket az isteni világosságtól megfosztotta, azóta a gonoszok száma mindinkább szaporodott, nem hiába monda egy valaki, hogy a materialista bölcsek, mérges fák az Isten kertjében, melyeknek árnyéka alatt a növények elhervadnak;

boldoggá; a lélek csak üres hang; nem egyéb mint a testnek azon része, melly gondolkodik. Az ember tulaidonképen állat, sőt bizonyos korban alábbvaló az állatnál. – Systeme d'Epienze czímű könyvében az istentagadást a búskomorságnak ellenmérgül ajánlia; az istentagadást a polgárra nézve nyereségnek állítia: mert őt gonoszsága miatti töredelmességtől fölmenti: a bölcsészre nézve: mert róla a felelőség terhét elhárítja. Hasonló fokon áll N o 1 b a c h, a ki egyebek közt a religiót számkivetésre kárhoztatja, szerinte a hitnek legjobb értelmezése az, midőn azt rege gyanánt veszik. Holbach tagadja a lélek szabadságát; a bánat mit sem bizonvít, mert ez csak fájdalmas érzés valami kellemetlen vesződség miatt. Valamint La Metrie, úgy ő is az istentagadásban legfőbb vigasztalását találja. C a n a b i orvos szerint agondolat nem egyéb mint az agyvelőnek kiûrétése (secretiója.) Legújabb időből ide tartoznak: Heine, Börne, Guczkovv és Wogt, kik Németországban a materialismust terjesztették. Guczkovv, egyik regényében, melyben a nő- s test emancipatióját tanítja, így kiált fel: "oh bár a világ soha sem tudott volna Istenről, és boldogabb leendett." Ide tartoznak végtére ama természetViZSgálók és orvosok, kik a szellemet tagadják, mivel azt szemeikkel nem látják, késsel nem bonczolhatják. Nem különben ama számtalan költészek, írászok, lapszerkesztők főleg az ifjú Izrael házából, "kik úgy járnak mint a Krisztus keresztének ellenségei, kiknek istenök az ő hasuk, kik dicsőségüket az 6 gyalázatukra szolgáló cselekedetekben keresik, kik csak földieket (anvagot) forgatnak elméjökben. De az ő számok legio; mindnyájan egyesített erővel minden vallás, erkölcsiség, család és társadalmi élet megrontásán dolgoznak, és csak a testet, de a szellemet vagy észt élni nem hagyják. Jaj volna a világnak ha ezen istenhagyott tanítás általános viszhangra találna.

veszedelmes mocsárok, melvek az egész levegőt rothasztó gőzökkel elárasztiák. Felvilágosultnak nevezik ők magukat, de a sötétség elveit tanítiák. Igenis a felvilágosodás ürügve alatt olv elveket koholnak, melvek a legvastagabb homályfedte századok durvaságába, sőt az oktalan barmok vadságába képesek az emberiséget visszataszítani. És minő világosságot várhatunk azoktól, kik az igaz világosság kútfejét, az Istent tagadják. Micsoda bölcseséget várhatunk azoktól, kik épen abban helvezik minden dicsőségöket, hogy az isteni tekintet által tanított igazságokat vagy épen nem ismerik, vagy makacsul tagadják, mintha illy puszta tagadás által másoknál okosabbak lennének. Egyébiránt, hogy ezen istenhagyott materalismusi rendszert annál sikeresebben megczáfolhassuk, vessünk még egy futó pillanatot a világeredetére, miképen vélekednek erről a materialistákkal atvafiságbanálló bölcsek. A világ eredetéről a bölcsészek véleményei sokféleképen eltérnek; ugyanis némelyek állítják, hogy a világ öröktől fogya az Istenben létezett, és ebből. nemkülönben minta világosság részecskéi a világító testből, vagy a pókháló a fonó pilléből folyt ki (emanavit.) Mások ismét állítják, hogy a világ öröktől fogva áll, idetartoznak: Xenophanes Colophonus, újabb időben pedig Spinoza Benedek, a ki egyszersmind vitatta, hogy a világot csak egy végtelen gondolatú s határtalan kiterjedésű fölényből van szövetkezve, a többi lények mind csak tüneményei ezen fővalóságnak.

Továbbá mások úgy vélekednek, hogy a világ véletlenül parányokból keletkezett (így okoskodtak: Democrat, Abderit a, Epicurus stb.). Ezen véleményben Istenről nem tétetik említés, azért a parányféle istentagadást foglalja magában. Mások ismét az anyagot örökinek állítják, és csak az alakját Istentől adottnak ismerik. E tételben van ugyan szó Istenről, de nem mint teremtőről, hanem mint művészről, (így vélekedtek: Ana-

x a g o r a s és A r i stoteles). Végre a keresztény bölcsészek meggyőződése az, hogy a világ nem volt mindég, hanem bizonyos időben Istennek öntudatos szabad akarata által vette kezdetét semmiből.

Igen Atvám fiai a mi meggyőződésünk az, hogy az Isten a világnak teremtője, s ezen meggyőződésünket mindiárt az apostoli hitvallás első szavajval erősítjük, mondván: "Hiszek egy Istenben mindenható atyában, mennynek és földnek teremtőjében." Keresztény felfogásunk szerint az Isten minden létnek főelve, kinek, épen azért mivel ős lény, nem volt semmi kezdete. A józan ész belátja ezen igazságot! Valami lénynek kellett öröktől fogya létezni, mert ha semmi sem létezett volna, most is semmi sem léteznék, mert semmiből semmi sem lehet. De ha kellett valami lénynek öröktől fogva létezni, azon lénynek teremtetlennek kell lennie, miután semmi okot sem tehetünk föl, melytől származott volna mert ha mástól származott volna, már nem volna öröktől fogya; tehát ezen lénynek önmagától valónak kell lenni, nem ugvan azon értelemben mintha önmagát teremtette volna, mert akkor elébb cselekednék mint sem léteznék, mi lehetetlen, hanem azért, mivel az őslény önmagában bírja a léteinek teljét továbbá e lénynek véghetetlennek kell lenni, mert kicsoda szabhat határokat egy önálló teremtetlen lénynek, mely senkitől sem függ, és pedig sem tartóságára sem tökéletességére nézve. Van tehát egy véghetetlen tartósságú és tökéletességű lény. A tökéletesség állapota a személyiség állapotát foglalja magában, azaz a lénynek azon állapotát, mely öntudattal s önismerettel bír, mely magának számot tud adni arról a mi ő; melly mindent a mi ellenére van, eltávolíthat magától; szóval mely gondolkodik, mely akar, cselekszik, mely szabad és korlátlan. – És íme Atyám fiai! most azt mondjuk hogy ezen ős lény, a ki öröktől fogva magában bírja az ő létének teljét, s

kiben minden tökéletességek a legfőbb mértékben vannak meg, bizonyos időben mindeneket semmiből teremtett legyen. "Mindent a mit akart az Úr megcselekedett mennyben, a földön, a tengerben és minden mélységekben."

A materialisták szerint minden létnek kezdete az anyagi erő vagyis a természet; ennek tulajdonítják a világ eredetét is. Az ő hitvallásuk szavai ekképen hangzanak: "Hiszek a' természetben, mindenható anyában." Atvám fiai! nemde mi ismerjük az anvagi erőnek, s a földi természetnek tulaidonságát, s mindnyájunknak szembetűnő az, hogy mindkettő a személytelenség állapotában van, semmi öntudattal, semmi értelmi egységgel nem bírván. A természet nagyszerű színdarab, könnyen elragadja szemeink- s képzelödésünkét, de mondhatja-e szinte magáról azt, a mit az Isten Mózsesnél \*) monda: "Én vagyok a ki vagyok." Hol van a véghetetlenség, mely az oknélküli létnek első jellemét teszi? Mindennek a mit a természetben látunk. megvannak saját határai. Határokat veszünk észre ott is, hol szemünk nem látja azokat; a véghetetlent el nem oszthatni; és volna az egész mindenségben csak egy parány, mely gyenge kezeinknek engedelmeskednék, azonnal nyilvánossá lenne, hogy a természet véges lény és hogy az ő mérhetetlensége csak nyomorának fényes fátyola. Volna a természet, vagy az anyagi erő önmagától, akkor a korlátlan szabadság s felsőség jellemével is bírna; mert kitől függhet egy oknélküli lény? – De tapasztalunk-e ilves valamit azon tevékenységekben, melyeknek életét vagy mozgását naponkint szemléljük? A mindenség egy rabszolga; körben forog a szabadságnak legkisebb nyoma nélkül; a kő fekve maradt hová leteszszük; a csillag folytatja pályáját, melyen öt min-

<sup>\*)</sup> Mózs. 2 könyv. III, 14,

dig újra feltaláljuk; sőt ama csodálatos világok is melyeknek roppant nagyságuk s mozgásaik oly figyelemre méltók, csak azt mutálják, hogy nem képesek önkényt eltávozni azon törvényektől, melyeket a mindenható s véghetetlen bölcs teremtő nekik kijelelt. – Mindez azon végeredményre vezet minket, hogy az alkotót az anyagi erő vagy a természet körén túl kell keresni. Mennyire hibáznak tehát azon materialista bölcsek, kik állítják: hogy az anyagi erő vagy a természet kifejlődéséből önként támadtak minden teremtmények és világok. A teremtmények ékes szólása szüntelen vészhangoztatja a Zsoltár szavait: "Nem nekünk uram nem nekünk, hanem a te nevednek adj dicsőséget."\*)

Szinte hibáznak azon bölcsészek is, kik a világot öröktől fogya az Istenben létezni mondják, annak eredetét úgy képzelvén, mint az absolut lény emanatióját vagy kisugárzását, hiszen kiki beláthatja: hogy mind a természet, mind az emberi szellem, sőt az egész mindenség, véges korlátolt lények, és sokkal alább állanak hogysem az istenségnek szükséges eszményét visszaadhatnák; azért nem szabad azokat sem mint tüneményeit, sem mint részeit a feltétlen s örök lénynek tekinteni. És mily vastag gyomor kívántatik annak elhívésére, hogy a látható világ holmi parányok esetleges összeütközése által keletkezett s tartatik fen, a nélkül, hogy az Isten annak alkotásához vagy fentartásához legkevésbbé is járult volna. Mint a nap mely ragyogva áll, a világ felett mindent eltöltve világával, mindent áthatva meleg sugárival, olyan az Isten nagy gondolata, melly a roppant mindenség s világi rend szemlélésénél okvetetlenül minden józan embert megragad. Nem hiába nyilatkoztatá ki az Isten az ő hatalmát, az ő bölcseségét a mindenség nagy országában, s Istent a teremtőt tagadni, annyit tesz, mint

<sup>\*) 113</sup> Zsolt. 9.

nyilván tagadni azt, a mit látunk. Vagy lehet-e képzelni ily roppant mindenséget, ily temérdek sok világokat, ily rendet s örök czélirányt; ily elragadó dicsőséget egy fő s legtökéletesebb valóság nélkül? Nem – Istenhez utasít minket az előttünk nyilatkozó természet, mely majd a csillagos égre, majd a viránvos földre mulatván, egy mindenható s véghetetlen bölcseségű alkotót tüntet fel; s innét van, hogy mennél mélyebben hatunk a természet titkaiba, annál inkább meggyőződünk, hogy a világ alkotója csak Isten lehetett. Igenis az egész mindenség, a csillagok számtalan serege; az ég boltozatján, a föld az ő gazdagságával, az ember az ő előnyeivel Istenre mutatnak. Szent hitünk szerint: az Isten hozá létre a világot. Az Isten teremte a földet, ő ruházza a mezőket és a kerteket kellemes virágokkal: ő adá a természetnek az ő erejét s azon törvényeket, melyek évezredek óta egyformák maradnak: ő teremti olv szabályszerűség napkelte által a napot, ő vezeti föl a hóidat hogy éjjeleinket megvilágosítsa; ő változtatja oly rendesen az esztendő négy részeit a mi fentartásunk s vidámitásunkra. Ő tévé le oly számtalan állatnemekbe az élet magvait, a tenyészeti ösztönt s amaz ügyességet, hogy magoknak élelmet s lakhelyet szerezhessenek. Ő rendelte, hogy minden dolog a másiknak hasznára is legven alkotva. Az ő akaratja szerint történik, hogy még azon természeti dolgok is, melyek nekünk ártalmasaknak lenni látszatnak, egy vagy más tekintetben használjanak; hogy a rettentő villám és dörgés a földet termékenyebbé tegye; hogy a mérges növények mérsékelt részecskékben betegségeinkből kigyógyítsanak; hogy a mérges állatok az ártalmas kigőzölgéseket magokba szívják, és minket ezeknek ártalmas befolyásától megmentsenek stb.

Oh édes és megnyugtató gondolat! a véghetetlen jóságú Isten teremtette a világot, s azóta szakadatlanul rá gondot visel. Oh boldogító meggyőződés! nem vak sors, hanem isteni gondviselés intézi az emberek dolgait. Az Isten gondot visel a világra, őtőle függnek a lég változásai, a fagynak merevensége, a melegnek tikkadása. a harmatnak gyöngyei, az esőnek csépjei; a szélnek fúvása, a jégesőnek ütései, a hónak szállongása, a mennydörgések robaja és a villámlások tüzes nyilai mind az isteni gondviselésnek rendszabásait követik. Az egész természet hangos szózatokkal bizonyságot tesz a gondviselő Istenről. Ennek bővebb megértésére vessetek egy futó pillanatot a csillagokkal behintett égboltozatra, s nézzétek meg egy derült éjszakán azon fénytesteket, melyek noha csak egy alig látható ponthoz hasonlók, mégis egész világokat képeznek, és kérdezzétek meg őket: "Ti csodaművei a mindenhatónak, mondjátok meg nekünk, ha vallion teremtőtök, miután titeket semmiből előhívott, teremtéstek után oda dobott-e a határtalan ürességekbe a nélkül, hogy azontúl rátok gondot viseljen"? és volna, nyelvök azt felelnék: Rövidlátó halandók! megállhatnátok-e ti mennyei atyátok gondviselése nélkül csak egy pillanatig is? Azon kéz, mely minket teremtett és az ég határtalanságába felfüggesztett, vezérli járásunkat, láthatlanul fentartván minket, nehogy ösvényeinkből kivettetvén, egy általános bomlásnak essünk áldozatul. így ha egy zivataros éjszakán a villám az ő fényével megvilágosítja a sötét felhőeget, s egy ropogó mennydörgés megrázkódtatja a mi bensőnket: erőt vesz rajtunk a félelem, és remegés szállja meg tagjainkat; azonban keblünkben egy csendes, félelmünket eloszlató hang szólal meg, mert az isteni gondviselés a villámnak is kijelelte az ő útját, melyen kívül nem mehet. - Siet lelkünk egy dagályos tónak magasára, tapasztalandó ama rettentő orkánokat, melyek a tenger hullámaival játékot űzvén, majd az ég magasáig tornyosodnak, majd ismét feneketlen mélységeket képeznek, s aztán kérdezi lelkünk a megháborodott levegőt, és a zúgó vízeket, miképen lehetséges, hogy ily zivatarok alkalmával a lég s vízhullámok egész tartománvoknak sírt nem készítenek? és lehetetlenségüket megvallván, azt fogják válaszolni: "Az Isten, a ki mindezekre gondot visel, nekünk ágyakat szabott ki, s hogy a teremtés nagy része megkíméltessék, partokat épített. mindannyi határok gyanánt, hogy azokon kevély hullámaink törjenek meg." Édes anyánk a természet, melynek porából vettetünk, és melybe feloszlatásunk napján átmenendünk, ekképen szól hozzánk: "Gvermekeim! íme anyai tanításom, mellyet hat ezer éves tapasztalás után közlök veletek." "Őrködik felettünk egy gondviselő. kinek atyai gondoskodása minden teremtményekre egyaránt kiteried: ő az. a ki titeket ösztönöz a jóra, a ki minden reggel nyájasan szólít önmagához, midőn szép napjának fényével fölébreszt a munkálkodásra; az ő helvbenhagyó szózata ártatlan örömekkel tetézi életeteket.hogy buzgók maradjatok az ügyekezetben, s kötelességeiteket híven teljesítsétek; ő ad erőt nekem is a fák és füvek tenvésztésére; ti ugvan az én méhembe vetitek a magot, azonban, ha az Isten malasztja nem járul munkátokhoz, ha alkalmatos időben el nem küldi a harmat csépjeit, a gvenge szellő ringatását, a nap érlelő sugarait; a zöldellő vetések elsárgulnak, az ültetvények levelei öszszesugorodnak, a fák gyümölcsei idő előtt megaszalódnak! nemde nagy az Úr jósága, midőn oly szabályszerüleg változtatja az évszakokat, és szilárdul áll világ kezdetétől fogva a természet szép rendje." Mindezekről fényes bizonyságot találunk a szentírásban is. \*) Ennélfogva a világot vagy a természetet semmiképen nem tekinthetni, mint egy, az Istentől elszakadt s önmagát folyvást vissza-

<sup>\*)</sup> Mózs. 1 könyv I, 1. János 1, 3. 2 Makk. VII, 28. Zsidók. 1. XI. 3. Bölcs. XI. 26. CXLIV Zsolt. 15. Máté VI, 26. Jan. V, 17. Apost. Csel. XIV, 16. 17. XVII, 25. Tim. 11,1V. 10, VI, 17. Péter 1 I.V. 7. Jak. UV. 13-16. Máté XI. 25. Rom. 1. I, 10. XIII, 1. XV. 32. Korint. 1 1. XCI, 7.

állító műszert, hanem a mint szakadatlanul működő mindenhatóságnak s legfőbb bölcseségnek eredményét. – A ki ezt tagadja vagy félreismeri, az minden esetre vétkezik a józan gondolat-tan ellen. –

A t v á m f i a! fáidalommal tapasztaliuk ielenkorunkban a materialista bölcsek kárörömét, midőn azt képzelik: mintha a tudományokbani előlépések a vallásnak sírt ásnának; mintha minden új fölfedezés a természettanban végveszélylyel fenvegetné a keresztény hitet. Nem, ilv hallgatag véleményben egy keresztény tudós sem lehet. A tudományokbani elölépések, sem kit sem szabadítanak fél a hitetlenségre; hisz akkor a legtudósb férfiaknak, kik a tudományok történetében korszakot képeztek, mind hitetleneknek kellene lenniök, mint például Kopernik-, Kepler-, Newton-, Herschellnek, kik a naprendszer törvényeit felfedezték, vagy Cuvier, Elie de Beaumont, Marell de Senges és másoknak, kik a föld ősi állapotát vizsgálták: ezeknek elsőknek kellene lenniök, kik a hitet megtagadják; s íme épen ezekről fényes tanúságot tesz a történetírás, hogy a szó legnemesb értelmében keresztény bölcsek s a szent hittől áthatott tudósok valának. E tényből Atvámfiai! méltán következtetiük. hogy a tudományok vallásunk igazságait erősítik, világosítják s tisztább fénybe helyeztetik. Azért tudósaink vízsgálódjanak tovább is, a természet titkait tovább is fedezgessék, mi annak felette örülünk, mivel ők azzal egy lépést tettek előbbre a vallás ismeretében; mert, tanulni és ismerni annyi, mint Istenhez közeledni. A tudományos fölfedezések semmiképen sem dönthetik meg a kinyilatkoztatást, történjenek ezek akár a csillagászat, akár a földtan körében. Az első, a csillagászat el nem olthatja a keresztény hitnek fáklyáját, midőn föltekintvén az ég magasára, s ott elgondolja ama számtalan álló csillagok s világ rendszerek táborát, melvek a tejúton túl állani látszanak; sőt a teremtett természet nagysága s dicsőségének mértéke szerint annál inkább bámulni fogia az alkotót, kinek határtalansága s véghetetlensége semmi közösségben nem áll a természettel. De még az ember méltósága sem fog szenvedni minden nagyszerű számítások daczára, a ki. mint lelki szeme a világnak, maga egyedül képes a mindenség teremtőjéhez felfohászkodni: "Isten, mi Urunk! melly csodálatos a te neved az egész földön, sőt dicsőséged az egek felett felmagasztaltatott." "Ha tekintem egeidet újaid csinálmányait, a holdat és a csillagokat, melyeket alkottál; micsoda az ember felkiáltok, hogy megemlékezel róla, s az ember fia hogy meglátogatod őt? Mert épen a Zsoltár folytatása eléggé mutatja, hogy a mindenségnek e roppant nagysága semmi mértani viszonyban nem állhat az ember szellemi méltóságához: és már az előbbi vers: "A kisdedek szava által erősíted dicsőségedet," azon gondolatot költi fel, hogy az ember az ő csodálatos és már gyermekségében fejlődő beszédtehetsége által a teremtésnek mindkét világát egyetlen egy személyében egyesíti, s hogy rajta a teremtőnek mindenhatósága sokkal dicsőebben nyilatkozik, mint az egész megmérhetetlen világnak testi térségén.

De attól sem kell tartani, mintha a földtan (Geológia) és az ősvilág tudománya (Palaeoniologia) a hit padlóját szükségkép megrendítené. Mert valamint a műszeres test belső alkotásának s törvényeinek vizsgálása (a bonez- s növénytan) sokkal hajlandóbb e tudományok tanítványit az élet kutathatlan titka előtt legmélyebb tiszteletre s istennek imádására felbuzdítani, mintsem a materialismus posványos lápingoványiba bekecsegtetni, úgy nem fogják a földnek megnyitott rétegei sem, minden ásványos csontjokkal együtt, egy öntudallan világelemnek ősi létét bebizonyíthatni, melly önmagát az ő erejének kifejtésére önként megindította

volna; nem is adhatnak egy lényegesen más körben, úgymint a szellem s erkölcsiség körében valamely kérdésnek következménvt. At vám fiai! valamint nevetséges dolog volna valamely csillagászt, vegyészt vagy orvostanárt mint ilvent, azaz mivel ő ezen tudományokban jártas, azonnal polgári törvényhozásba, bíróságra meghíni, miután ezen ügy egészen más szakosztályhoz tartozik, s egészen más ismereteket és tapasztalást kivan: úgy nevetséges és fonák azon gondolkozás is, midőn mindenik, a ki csak az anvagok vegyészi viszonyait ismeri, vagy a hegységek rétegeivel, és az ásványok műszeri alkotásával foglalkozik, azonnal feljogosítottnak érzi magát az Isten létéről, a kinvilatkoztatásról és az eszméről végső és eldöntő Ítéletet kimondani. Mind e mellett nem tagadhatni, hogy a nagy természeti tudományok jelen állásukban a tudatlannak hitét némi veszélves kísértettel fenvegetik; mert noha ezen tudományos kutatások a vallás lényegét szükségkép meg nem támadják, közönségesen mégis Mózses \*) oklevelei ellen oly durva ellenmondásokkal állanak elő, hogy a tanulatlan embereket, kiknek bővebb ismeretekre szert tenni alkalmok nem volt, könnyen tévedésbe ejthetik. Mivel tehát egy részről a szentírás tiszteletes bizonyságait ké-

\*) Alig van könyv, alig van oklevél, melynek tekintete s valódisága ellen többet koholt volna az álbölcseség a tudomány nevében, mint Mózsesnek a teremtésről irt könyvei ellen. A hitetlenek jól vették észre, hogy Mózses és az ó testamentom alapja Krisztus J é z u s küldetése felőli hitünknek, és az egész új szövetség áldásos tanainak. E könyvekben előadatik a teremtés, különösen az ember alkottatása, ennek ártatlan s boldog állapotja, s e szerencsés állapotnak az isteni törvény megszegése miatt történt elvesztése; itt fejtetik meg a természetünkben lappangó rósz eredete stb. itt fejeztetik ki a remény, itt adatik az ígéret, hogy eljő a megváltó, ki az embereket a bűn s örök haláltól megszabadítja; igazságok mellyek alapját képezik a keresztény bölcsészet s hittannak; továbbá ezen könyvek által megczáfoltatnak a fatalisták materialisták és pantheisták hiú koholmányai, kik t. i. Isten – világ – s emberről oly hibásan vélekednek.

nyünk kedyünk szerint nem értelmezhetiük, más részről pedig a csillagászat és földtan eredményeit nem tagadhatiuk: annál nagyobb örömünkre szolgál tapasztalhatni. miszerint találkoznak jelenkorunkban is tudósok, az igazság baráti, kik a kinvilatkoztatás tényeit a természeti tudományok adataival megegyeztetni iparkodnak, hogy így a hit fönségesb titkainak észszerűségét annál szilárdabban kivilágítsák. Frankhonban tűnik leginkább szembe e tudományos irány; itt lehet látni, mikép búvárkodnak a nyelvészek a népek ismeretében, mikép merülnek a természettudósok a hármas ország titokdús mélyébe, hogy mindenik saját műhelyéből a kinyilatkoztatott igazság épületének emberileg tekintett szilárdítására egy egy követ hozzon. Örömmel tapasztaljuk, miként a legszorgalmatosabb vizsgálatok Mózses előadását hitelesnek mutatiák: miként azon fölfedezések, melyeketa föld ősi állapotának vizsgálatában egy Bertrand, egy Haller, Linné. Buffon, Blumenbach, Humboldt, Cuvier, Gatte ner s több mások tevének. Mózses geológiájával tökéletesen megegyeznek. Örömmel tapasztaljuk mondom, hogy így a szoros értelemben vett tudomány is Mózsesnek a teremtés- s első emberekről szóló történeti adatait igazolia; a mint ezt Wiseman, Desdovits, Mutzl, Müller, Signier, Serres s mások, az ő világhírű munkáikban, bőven és alaposan bebizonyították. Noha tehát a valódi tudomány minden látszólagos ellenmondást kiegyenlít és megszüntet, mind a mellett soha sem szabad felednünk: mikép a szentírást semmiképen nem tekinthetni oly tankönyvnek, melyben a csillagászat vagy a természet viszonyai fejtegetetnének, hanem inkább oly történetkönyvnek kell azt tekinteni, melyben az emberi nem eredete és eleste, az ő megváltása és fejlődése, Istennek ótalma alatt, föl van jegyezve, és pedig legszigorúbb ellentét gyanánt a természet istenítéshez, és minden ebből kifolyó pantheisticus néptévelygésekhez.

eleje. Ennek következtében mindjárt a szentírás első szavai (melyeknek az új szövetség. Szent János evangéliumának felel meg) oly szilárd bizonyságot adnak Istenről; mint világ s természetfeletti-, egy személyes- és szentről, a ki nem egyedül anyaga, ereje, vagy lelke a világnak, hanem az ő mindenható hatalmánál fogva teremtője, hogy e fényes bizonyságok miatt semmiképen sem szabad a teremtményeket úgy képzelni, mint az ő isteni lényének kiömlését vagy kisugárzását, sem mint annak kifejlését, hanem mint véges lények létesítését az ő legszentebböntudatos szabad a karata által.

A teremtésről szóló tanítmánynák alapia Mózses elbeszélésén épül; a ki első könyvének 1-sö és 2-dik részében nem csak azt állítja: hogy Isten teremtette az egész világot, hanem a teremtés módját és rendét is előadia. S ugvan elbeszélése kezdetén előrebocsátván, hogy kezdetben teremte Isten a mennyet és földet, azaz mindent mi van, azután földünkről, mely eleve idomtalan és sötétségbe gomolyodott tömeg vala, kezd beszélni és mondja: hogy az égnek és földnek minden ékessége hat nap leforgása alatt ment végbe, úgy hogy, első nap elszélesztvén Isten a sötétséget világosságot teremtett, s elkülönözvén a világosságot a sötétségtől, a világosságot napnak, a sötétséget éjnek nevezé. Második nap akará Isten, hogy legven eröhailat a vízek közt, s elválasztá az erőhailat alatt való vízeket az erőhailat fölött levőktől és az erőhailatot Isten égnek nevezé. Harmadik nap monda Isten: folyjanak össze az ég alatt levő vízek egy helvre, hogy a száraz kilátszassék, és nevezé Isten a szárazt földnek, a vízeknek gyűleményét pedig tengernek nevezé. Ismét monda: teremjen a föld zöldellő és maghozó füvet és gyümölcsöző fát, mely neme szerint gyümölcsőt teremjen: melynek önmagában legyen a földbe való magya és úgy lőn: a föld legottan mindenféle füvetés gyümölcsöt termett. Negyedik nap ákará Isten; hogy

legvenek világolok az égnek erőhailatán, s válaszszák el a napot az éitől: hogy jelül szolgáljanak az időknek, napoknak, esztendőknek elkülönözésére, és világosítsák meg a földet. És alkota Isten az ég boltozatán két nagy világitót: a napot és a holdat, a csillagok egész táborával, hogy a világosságot a sötétségtől elválasztanák. Ö t ö d i k nap monda Isten: pezsegienek a vízben úszó élő állatok és madarak rendessenek a föld fölött az égnek erőhajlata alatt. És úgy lőn. Ezeket megáldá Isten mondván: növekedjetek és szaporodjatok, és töltsétek be a tenger vízeit, a madarak is szaporodjanak a földön. Hatodik nap monda újra Isten: hozzon a föld élő állatokat nemeik szerint, barmokat, csúszómászó állatokat és vadakat faiaik szerint. E napon teremte Isten az embert;\*) sajátságos modorban s egészen új kifejezésekkel adatik elő az ember teremtésének története, melvnél az eddig szokásos beszéd "a föld hozzon elő" nem ismételtetik többé. Itt az ember teste nem hasonló többé a növények s állatokéhoz, mint egy a föld életereje által előállított műszeres képezet, hanem új isteni teremtés.

Az ember teremtésénél az Isten mintegy tanácsot tárta magával, mondván: "Teremtsünk embert a mi képünkre s hasonlatosságunkra: hogy uralkodjék a tenger halain, az égi madarakon, a barmokon az egész földön és

<sup>\*)</sup> A teremtés rendje, mely itt előadatik tökéletesen megegyez azon renddel, mely szerint a különféle növény, s állatnemeknek ásványromjai találtatnak. Ezen földrétegeknek nagy régisége mutatja, hogy az élet a földtekén a növényország által kezdődött, az állati élet pedig először a tenger mélyében fejlett ki s csak azután a légben; ezt követik a mászó, ezeket pedig a négylábú állatok, és végre az ember, E következés azon kívül hogy egyenes természettani, természetrajzi, archaeologiai adatok által be van bizonyítva, megegyezik a különféle változásokkal is, melyeket a föld felülete mind a nagy vízözön, mind a tűzokádó kitörések által szenvedett. Az ember utoljára teremtetett, nyilván azért: mert az ember legtökélyesb lény physical úgy mint morális tekintetben, neki tehát utoljára kelle jönnie, s a teremtés művét úgy szólván megkoronáznia. –

minden csúszómászó állaton, mely mozog a földön," Formála azért Isten egy testet a föld agyagából mindazokkal a részekkel és tagokkal, melyeket testünkön szemlélünk De ez a test eleinte élet s érzék nélküli vala Ekkor az Isten ezen építményére lehellett, és ez által öszszeköte azzal egy valóságot, melyet mi léleknek nevezünk, mely által az első ember élő leve. Itt lehete látni egy lényt résztvevőt az anyagban, mi által az alsó anyagi világhoz, és részvevőt a szellemben, mi által a felső szellemi világhoz tartozott: egy test s- lélekből álló lényt oly kiváltságok s tulaidonokkal ékeskedve, melvek öt minden más földi teremtmények felett megkülönböztetik. Mily nagy vakmerőséget követnek el materialista bölcseink midőn azt állítiák: az ember csak a természet gyermeke, vagy az anvagi fejlődésnek koronája. - A mit a természet saját lényege szerint megtehet, az a fokonkénti fejlődés oly képezetekre, melyekben az élet érzésig s önálló mozgásig megy föl s elvész; a mit pedig meg nem tehet, az: hogy nem képes azö személytelen köréből az öntudat és értelmi szabadság körébe fölemelkedni, azaz oly szellemi lények sorába jutni, melyek a hit s szeretet szárnyain az Istent megismerhetik és magasztalhatják. Az első ember tehát csak az Istennek új teremtése által jöhetett létre. Oly műszeres testet, melly egyenes állása s csodálatra méltó művészi szerkezete által oly fönséges, s mely csak az ő halhatatlan szellemével való egyesülésben élhet s maradhat, a földi természet minden erőködései daczára sem képes saját kebléből kifejteni, vagy előállítani. Az embert csak Isten teremthette. Ezt elismeri a józan ész, és a kinyilatkoztatás tanúsítja (Mózses 1-sö k. I, 87. II, 7. Bölcses. X, 1. stb.) \*)

<sup>\*)</sup> Senki nem hinné, mily badar véleményekre vetemednek korunk áltudósai! így nem régen Németországban (Gothában) a természet VIZSgálók gyülekezetében egy (kiéli) tanár egy rendkívüli fölfedezést mutatott

Egyébiránt folytassuk a materialismus bátorságot, következetlenségét. A materialista bölcsek nem tesznek különbséget az anyag és szellem között, sőt a szellem létét nyilván tagadják. állítván: hogy a világon csak egy tapintható s részekre osztható lényeg van. mely külső érzékeink alá esik: és noha elismerik a gondolat és az akarat tüneményeit, mindazáltal ezeket is csak az élő test műszereinek tulaidonítiák. E tanítás szemközt áll egy másikkal, mely azt állítja, hogy a világon minden szellemi (spirituell.) Noha hamis e tanítás is, mégis oda törekedett, hogy az embert fölemelie; mialatt a materialismus öt végképen lenvomni ügvekezik. Az első emberi lényünk alsó részének megvetésére ösztönöz; ez pedig nemesebb részünk lealacsonvitása -s feldúlásában találja kedvét. Csodálatos dolog! a lények természetes mozgalma önmagok

be a tisztelt társulatnak, hogy mikép s mikor támadott az ember? A tudós (?) természetbúvár iszonyú tudományával bebizonvítani akarta. hogy az ember a hatodik állatfajból azaz a majmokból fejlődött ki. Ezt bizonyítja úgymond azon szembetűnő hasonlatosság, mely az ember és majom koponyája közt vagyon, kiváltképen buschmännerek –, hottentoták s másoknál. Borzasztó haladás! ember embernek eredetéről akar értekezni! Hogy mikép és mikor támadott az ember, ezt biztosan és határozottan csak az tudhatja, a ki őt teremtette; mások csak vélekedhetnek. Ennélfogva csak az Isten tudhatja biztosan mikor, hogy és mikép teremtette az embert. Másoknak csak véleményeik lehetnek, azért is csak azt hiszszük egyedül: a mit erről a jó Isten kinyilatkoztatott. Így szól Mózs. I-ső köny. I. 25 – 26: "Alkota tehát Isten földi vadakat fajaik szerint, és barmokat és minden csúszó mászó állatokat nemeik szerint, azután monda Isten: "Teremtsünk embert a mi képünkre és hasonlatosságunkra: hogy uralkodjék a tenger halain, az égi madarakon a barmokon, az egész földön, és minden csúszómászó állaton, melyek mozognak a földön." Ez sokkal világosabb. A teremtő ugyanis először teremtette az eget és földet, a földet növények és állatokkal stb. ellátta, sőt embernek lakásául elkészítette; s miután minden megvolt, akkor teremtette az emberért mint a földi teremtésnek látható urát ékes lakásába bevezette. Nem is csalódunk azt mondván, hogy egyedül az embert teremtette saját képére; egyedül az emberbe lehellé az élet lehelletét, a szellemet; egyedül az embert különböztette meg ész és szabad akarat által minden más

nagyítására irányoz, mindnyájan még azok is, kik ösztöneiket követik, hajlandók a kevélységre. Mikép élhetett tehát vissza az ember, e remek műve a látható teremtésnek, az ő gondolataival, melyek minden földi teremtmények fölé emelik, annyira, hogy az ő természetes nagyságának alapját lerontsa, s a halhatatlan lények fokáról önkénvt lelépjen? Azonban nem csalatkozunk Atyámfiai! ha azt mondiuk, hogy ezen alávaló s természetellenes tanítás csak az emberi szívnek romlottsága által feithető meg. Igen világos, hogy mi szellemiek vagyunk, és sokkal kevesebb okunk volna minlényünk méltósága ellen kikelni, mint saját magunkat megsemmisíteni, hahogy minket némely bűnös szenvedélyek nem izgatnának, a bennünk létező szellemi lényünkkel együtt az igazság rend és felelőség eszméjét, eme nemes és meg nem vesztegethető vendégeket, miknek jelenléte a vétket sujtolia és forradalomra ingerli, fejedelmi székétől megfosztani és végkép kiirtani. A bűnnek békéje nincs, és mégis bókét akar; a szellem lelkiismereti furdálást vet

állatok felett. Ennélfogva semmiképen meg nem foghatjuk: mikép fejlődhetett volna ki az ember a majmokból; elismerjük ugyan, hogy a teremtő az ő teremtményeiben mindig bizonyos fokozatot követett, az ásvány-, növény- s állatországban szintúgy, mint az átmenetnél egyik osztályból a másikba. Minden országban van egy tag, mely hasonló átmeneti pontot képez, és az előbbit a következővel egybekapcsolja. Ilv átmeneti teremtményt az állatok köréből az emberek sorába testre nézve elismerjük ugyan a majmot, de hogy a majom emberré képezendette magát, ezt semmiképen meg nem foghatjuk. Egy állatból, a majomból embert képezni, természethaladó feladat. Ezt elhinni lehetetlen s emberre nézve gyalázatos, Mi keresztények sokkal jobban tudjuk méltóságunkat becsülni, mintsem eredetünket, hogy oktalan állatoktól származtassuk; azért inkább szent hitünknél maradunk, mely az isteni kinyilatkoztatás nyomán az ember eredetét közvetlenül Istentől származtatja, s azért minden keresztény, legyen az előjáró vagy alattvaló, koldus vagy fejdelem az ő törzsatyját Ádámban ismeri, és szent Lukácscsal vallja; "Ádám pedig Istentől volt." Azért csak szánakodni tudunk azon embereken, kik az isteni világosság előtt szemeiket behunyva, szellemi fölségesb részökről mintegy készakarva lemondanak; kik nem akarnak emberek lenni, hogy barmokká lehessenek. Minket pedig a szent hit

a bűnnek ellenébe, e végső szózatot a szellem honából. melly őt javulásra, töredelmességre serkenti. De az anyagászok javulni nem akarnak, s mivel reményök sincs többé az elveszett méltósághoz visszajuthatni, azért minden erővel azon vannak, hogy a lelkiismereti furdalást elnyomhassák, s ezzel a szellemet is végképen eltöröliék. De mégis, valljon mit tapasztalnak az emberben, hogy tőle a szellemet és a szabad akaratot eltagadják? egyébiránt ki hinné: ők megengedik mind a gondolat mind az akarat tüneményeit, ők elismerik, hogy mi bennünk valami szokatlan történik, a mi semmiképen nem hasonló ahhoz, mi érzékeink alá esik; de azt állítják, hogy a föld elérvén a tökélynek meghatározott fokát, szintügy előteremtheti az érzést, a gondolatot és az akaratot, valamint a mindenféle gyökereket, magvakat, és gyümölcseket. A természet, mondják, folytonos munkában van, mely seholsem szakad meg, s mely minden fokon új meg új tüneményeket nyilatkoztat; az ember, úgy tetszik nekik, czélia e termékeny fokozatnak, miután ő magában mind azon tökélyeket egyesíti, melyek más teremtményeknél csak egyenkint találtatnak; az ő agyveleje, e legfinomabb

soha sem hozhat szégyenbe, mivel meg vagyunk győződve, hogy Istennek jobban kell tudnia mint embereknek; mikép, hogy s mikor lett ember a világon; mert az olvan ember ki Istenben nem hisz, végtére mit sem tud és a legbadarabb véleményekbe keveredik. Ily embereknek kár a tudomány, ily tanárokra csakugyan nem kellene bízni az ifjúság nevelését, mely a jó Istentől sokkal nemesebb czélra teremtetett, mint sem, majmokkal vagy hottentotákkal egy osztályba soroztassék. – A hitetlen tanárok megvesztegetik az ifjúságot, melytől a köztársaság jövője függ, az iskolából kilépő ifjak lesznek idővel atyák, polgárok, hivatalnokok, s a szerint a mint jót vagy roszat tanultak az iskolában, intézendik életöket. Boldogtalan az olyan család, melynek egy hitetlen atya jutott, boldogtalan a társaság melynek polgárai baromig lealáztatnak, boldogtalan az ország, melyet istenhagyott tisztek igazgatnak. - így teszik tönkre a hitetlen tanárok az ő badar véleményeikkel a haza reményeit; így hiúsítják meg holmi sületlen fölfedezéseikkel az emberiség boldogságát. –

remekmű, épen oly természetesen teremti a gondolatot, mint a fa az ő virágát. –

De miért hagyja e taglalat az emberek legnagyobb részét oly hidegen s hitetlenül? Lám a spiritualismusféle tan mind a népnél mind a gondolkodó tudósoknál nagyobb viszhangra talált, midőn e boldogtalan ábránd csak némely csapodár lelkeket tudott elszédíteni? Ez onnét van A tyám fiai! mert a lélek oly életelevenséggel nyilatkoztatja magát, hogy *ezen* nyilványulásnak fényétől minden dacz, minden anyagászi példakép elenyészik. Igen, mi test s lélekből állunk: ez oly igazság, melyről minden pillanat mindinkább meggyőz bennünket. \*)

A materialisták ezt nem tagadhatván, az anyagi fokozat oz a tot hozzák fel ellenünk. Azonban minden anyagi fokozat csak azon egy csirának kifejlődése, mely ez által az ő természetét meg nem változtatja. Emeljetek bár a mennyiségtudósok szerint egy mennyiséget kettős, hár-

\*) Mily szoros viszonyban áll a test élete a lélek jelenlétével, legjobban láthatni egy m e g h o l t emberen, kinek testéből csak pár óra előtt kiköltözött ki a lélek. Lám! ezen holt embertetemnek van szeme és nem lát, van orra és nem szagol, van nyelve s nem ízlel, van keze és nem tapint, van lába és nem jár, van szíve és nem érez, van szája és nem beszél, van feje és nem gondolkodik; előtte a siránkozó nő az ő gyermekeivel, és nem veszi észre, ébresztetik és föl nem éled. Valljon mi ennek az oka? Nem egyéb mint az hogy a lélek kiköltözött a testből, mely minden erejét a lélektől nyerte, s azért a lélek nélküli test nem · él, nem mozog, nem érez, nem gondolkodik, nem határoz, nem választ, Vannak emberek, kik avval állanak elő: "ha a lélek székét megtaláljuk a testben, akkor elhiszszük hogy az emberben van lélek." Ezeknek feleletül szolgáljon, hogy a lélek nem anyag, melyet látni, vagy késsel bonczolni lehetne; nem szükséges hogy az ő székét csalhatlanul meghatározzuk, elég az, hogy az élő lelkes testben oly tüneményeket veszünk észre, melyek a szellem okvetetlen létét bizonyítják. így tudja kiki, hogy az embernek tehetsége van a gondolkodásra, továbbá észszel, szabad akarattal és öntudattal bír. Ezek a tulajdonságok pedig nem testnek tulajdonságai, mert így ezeket a holt testeken észre nem veszszük. Kelletik tehát az emberben, azon kívül hogy teste van, egy oly valóságnak is lenni, a melynek tulajdonsága a gondolkodás, a szabad akarat és az öntudat. Ezt a testünkben lakozó valóságot mi léleknek vagy szellemnek nevezzük.

mas, tizedes hatmányra (potenz) mégis soha sem fogtok az így kettőztetett, hármasított s tizesített hatmányban más elemet találni, mint az eredetit. Hogy egy képezetlen anyag képes lehessen érzést, észt, és akaratot előállítani: legalább a legkisebb részecskéjének érző, gondolkodó, akaró lénynek kellene lenni, s leendő kifeilődésének lehetségét magában hordozni, valamint ezt az ember gyermekségében az ő későbbi érettségével egybehasonlítva találjuk. Így van-e az? Ezt nem állíthatja a materialismus sem! Ő nem hiszi, hogy egy homok szem legkevésbbé is gyakorolhatná az emberi szellem működését, valamint a nagy óceánnak egyetlen egy vízcseppe. A józan emberi ész ellenszegül ezen balgatagságnak. – Aztán az anyag, emeljétek bár amint csak akarjátok százszoros ezerszeres stb. hatmányra, ő még sem adhatja azt, a mije nincs p. o. az értelmet, szabad akaratot, lelkiismeretet stb. a holt anyag nem fog soha gondolkodni, sem szabadság s öntudattal bírni.

Szinte tévelvegnek a materialisták- azt mondván: hogy az érzésből eszme lesz, midőn az az értelembe jő; ez épen úgy van, mintha mondanák: a korlátoltból véghetetlen lesz, ha üres térbe jő. Az érzés, ugyanazon belső összeköttetés miatt, mely a test s lélek közt létezik, megmozdíthatja, fölkeltheti a lélekben nyugvó csirát, de nem adhatia a léleknek azt, a mi neki nincs, valamint a lélektől sem kaphatja azt, a mi ennek nincsen. Két fő világosság egymást erősíti, ha egyesülnek, de egy sugárból soha sem lesz nap, ha az a sötétségen keresztül megy. A lélek az, mely a test homálya felett a világosságot terjeszti; a lélek az, mely a tünemények összefügését s okait felfedezi; a lélek az mely megmér, felszámít, elemez, fogalmakat meghatároz, az anyagnak irányt ad, mely végre e világ tömkelegében feltalálja azon fonalat, melyet az Isten benne hagyott, s mely által az ő akaratját teljesítheti; szóval a lélek a testnek és az anyagi természetnek éltető szere s eszményi világossága.

Feljebb mondottam, hogy a materialismus istentagadásra vezet, midőn az anyagot első és eredeti elemnek veszi, és minden lényeges különbséget a test és lélek közt tagad.

Egyébiránt a hitetlen tudósok istentagadó kifakadásaikban már annyira mentek jelenkorunkban, hogy egy materialista bölcsész mondani merte: "Bár a világ soha sem tudott volna Istenről, s boldogabb leendett." (Guczkow.)

Atvámfiai! lehet-e ennél káromlóbb szózatot, gyalázatosabb beszédet hallani? Isten nélkül nincs boldogság, sem ezen sem a más világon. Ezt már magok a pogányok is belátták. Isten nélkül jó ember senki sem lehet, mondja Seneca. Ha az Istennek tisztelete eltöröltetik, a hitel, az emberi társaság, és maga az igazság, e legjelesebb erény szükségképen elenyészik. Isten nélkül valamint a társaság fenn nem állhat: úgy java előmozdításának tekintetéből annyira szükséges, mint a melegítő napnak jótékony ereje; a vetemények megérlelésére és mi lenne földünkből, ha valaki a napot elrontaná? ugyanaz történnék velünk az Isten eszméjének elnyomása által. Mindeneket sötét homály fedezne, ha az ő igazságainak világa nem szolgálna;-ez oszlatja el a tudatlanság sötét fellegeit, ez egyedül nemesíti a szívet, és emeli nagy tettekre a lelket. "Vallásos érzemény nélkül írhatunk az emberek elébe szigorú s üdves törvényeket: mit sem fognak használni ezek, hanem szétszakadoznak a polgári élet legerősb kapcsolatai; fenekestül fordulnak fel az országok trónjai, vad lábakkal gázoltatnak el az emberiség legszentebb jogai, s az egész föld egy borzasztó csatamezővé lesz, melyről az ártatlanok méltatlanul kiontott vére sírva kiáltand ég felé boszúért mint az Ábelé. Sirók keservei rengetendik meg a bérczek ormait, s ínség jajait fogják vissza nyögni a völgyek hangzó öblei." –

Az Isten tehát az erény gyakorlatára, és ez által a magán és közboldogság megszerzésére okvetetlenül szükséges.

Az Isten minden szépnek és nagynak oly természetes forrása, hogy az általánosan bevett szokás szerint azonnal felkiáltunk "ez isteni." Honnan mentsük a magasztos, az elragadó érzelmeket: ha nem az Istenségből, minden tökélvnek eme forrásából. A nagy gondolatokat, a nagy érzelmeket az égben kell keresnünk. "A szép mesterségek s művészetek remekei nem teremnek a materialismus kertiében, ha a művész nem lát egyebet, mint anvagot, melvet a vad történet minden czél nélkül összerak és elbont. A szépnek eszméje örökre elreitve marad elölte. Az istentagadás hideg fátvoléval egy ijesztő valami, minthogy hideg értelembeli okoskodásai az életnek minden eszményes szépségét elrontják és gyászba öltöztetik. Kérdezzük csak azon nagy férfiakat, kiknek erényeik a nemzetek és századoknak világítanak; kiknek lépteik, mint varázsvonalok húzódnak a közéleten; valljon kinek köszönhetik minden fény s dicsöségöket? s mindnyájan azt fogják felelni, hogy az istenség eszménye lebegett szemeik előtt, s azért emelkedett oly magasra leikök s szívök minden érzeménye.

"Az erény legfölségesb fényében mutatja magát, ha a vallás vele szövetségbe lép, és a jó gondolatot, nemes gondolkozást megszenteli. A gyermeki szeretet szívre hatóbb, ha a gyermekek kezeiket az ég felé emelik, s kedves szüléik megtartásaért könyörögnek; a szegényeken könyörülő aszszony vigasztaló angyal gyanánt lép a nyomorúság hajlékába, ha isteni félelem s vallásbeli tiszta buzgóság tündöklik ki szemeiből." A tiszta szív tükör, melyben az istenség képe viszszasugárzik, az istenség mindent megelevenít s mennyei eredetivé tesz. A tiszta szívnek nyitva ég föld ismerni abban a magas legfőbb jót. Ha megkérdezi a tavaszt, honnan kapta ezer virágát? azt feleli neki: Isten szeretetből; ha az őszhöz

fordul és kérdi: kiadta neki gyümölcseit? azt feleli neki: a szerető Isten; ha a virágtól tudakozza: ki áldá meg édes illattal? és a gyümölcstől ki oszta neki kedves zamatot? azt feleli neki: egy hangon: az "Isten szeretete." És akárkit kérdez, hogy hol van örömeinek forrása? mind azt feleli: neki az Isten szeretetében Szeretetét szónokolia a virágos föld, róla beszél a hullámival tovább hömpölygő tenger; hirdeti a földet körülfolyó levegő, a hold fénye a nap sugarai. Mennél teriedtebb s világosabb a természet vizsgálása, annál tökéletesebben figyelmeztet bennünket Isten szeretetére. De a tisztátalan, az erkölcsileg romlott ember kedélyébe nem hat ama boldogító hitnek sugara, mely a teremtőt minden teremtményeiben oly hatalmasan tünteti fel. Innét van Atvám fiai! hogy a materialisták bámulva szemlélik a természet csodáit, a nélkül, hogy teremtőjökhöz emelkednének, látják a zöldellő réteknek ékességeit, learatják szántóföldjeiket, kévékbe köttetik az aranyozott kalászokat, leszedik a szőlő gerezdeket, de nem akarják ismerni azt, kinek áldása teremte azokat. Vallásos a természet vizsgálása: de a hitetleneket épen a természet vakítja meg, melyet ök Isten gyanánt imádnak; mely magát szégyenli, midőn látja, hogy a balgatag ember az ő erőtlenségére támaszkodik és szavát nem halgatja, melylyel minden mozgásában a teremtő Istennek nagyságát, fölségét és méltóságát hirdetik. Azért Atyámfiai! kerüljük azon embereket, kik minket egy boldogtalan okoskodásnak következtében szent hitünktől megfosztani törekednek.

Nincs kincs széles e világon, mely az Istent s az ő szent gondviselését kipótolhatná. Takarják bár tagjainkat a legragyogóbb bíborból készült öltözetek; arany, ezüst és a tenger drága gyöngyel ékesítsék testünket; lakhelyünkül a legpompásabb paloták szolgáljanak: mit ér mindez nekünk, ha az Isten ránk gondot nem visel? egy pillanat a kétes jövöre, egy

gondolat a szerencse vak iátékaira, s boldogságunk, nyugalmunk oda van: úgy állunk a nagy világban, mint valami bujdosók, alávetve a vaktörténetnek, elhagyatva a veszélvek és szenvedések között; és nincs mentő kéz, mely nyomorúságainkból kiszabadítana. – Tán az éj, a csendes álom envhítni fogia aggodalmainkat. De hiába iö meg az éj, ismét csak új szorongatások vernek föl nyughelyünkből; az envhítő álom kerüli szemeinket, és szakadozott szendergések után csak új gyötrelmekre ébredünk. Hiába fogiuk mondani lelkünknek: miért iszonvodul reszkető lelkem! Tekints körül, szemléld figyelemmel szépségeit ezen földnek, s vizsgáld meg, ha valljon ezen oly szépen alkotott, annyi dicsőséggel felruházott világ a nyomorúság hazájául rendeltetetett-e? A föld, mely lábaink alatt szünetlenül virágzik, az ég, melynek napja vég nélkül ragyog napjaink felett, a csillagok, melyekből az örök életnek reménye mosolyog ránk, az emberi nemzetnek vigasztalásul adattak. A hitetlenre nézve, kit sem az Isten léte, sem az örökké valóság boldogító reménye nem vigasztal, sivatag pusztává változik el a világ, s a bájoló természet rá nézve elveszti minden kellemeit. A tavasz nem neki virágzik, az ősz gyümölcseivel nem neki kedveskedik; sem szívének az öröm, sem füleinek az örvendező zengések nem tetszenek; szóval semmihez igazi kedve nincs. Maga az élet is egy utálatos s gyűlöletes ábrázattal jelenik meg előtte, miglen a sorvasztó bánatok és gyötrelmek el nem sorvasztják kebelét, és az átoknak nehéz súlya gyászos életének véget nem szakit. Nincs kincs széles e világon, mely az emberi szívet az ő Istenén kívül megnyugtatná s boldogíthatná. A materialisták ugyan minden érdemet s boldogságot a szerencse adományaiban, anyagi érdekekben, külső javakban helyeznek; kincs és hatalom után sóvárognak; azt vélik, hogy ezekben a boldogság varázskulcsát feltalálják. De a boldogság, mint már

elébb is láttuk, külső javakban nem létezik. Hány van olvan, ki a legnagyobb kincsek bőségében boldogtalan. hány van olvan, ki a legdúsabb haza közepében is elégedetlen, hány van olvan, ki a legfőbb tisztség fokán telhetetlen; érzeteink s kívánataink megmérhetlenek. Bármily gazdag is a világ, kivánatinkhoz képest mégis szegény. Az ember rendeltetésének pálvája nem a föld, hanem az ég, melynek boldogsága tűzetett ki teremtésének. Az ég hazánk; s innét van az, hogy a külső javak lelkünk nemesebb vágyódásait ki nem elégíthetik. Az ég vizsgálására fölemelt arcz édes örömet szerez szívünknek valahányszor az égre tekintünk, s nappal annak gyönyörű azúrját, éjjel pedig a rajta elömlött csillagok táborát csodáljuk: – mindez arra mutat, hogy a czél, melyre teremtve vagyunk, sokkal méltóbb s fényesebb. Boldogok, kik a dolgok belsejébe hatván, megismerik ebbeli rendeltetésűket, s előre az Isten titkainak megértésére készülnek. – A világfiai, kik a földi láthatárnál feljebb nem emelkednek, boldogságuk fogyatkozását a testi gyönyörök s állati ösztöneik kielégítésében akarják kipótolni; azonban pályájok kiessége napról napra hervadoz, s kéjörömök közt virított életök már a pálya közepén elváltozik, mint nyár közepére ért rózsabokor, melynek csak tövisei erősödtek meg; míg a porra s földi örömeikre függesztve tartják szemeiket, vígan vannak, de ha ábrázatjokkal a csillagok felé fordulnak, megborzadva elvesztik csendességöket. Nyugalmat nem találhat sem az ember, sem más akármely okos teremtmény máshol, mint az Istenben, a kiben van minden boldogság, mely szívünk körét egészen képes betölteni. Azért a keresztény ember földi boldogsága fogyatkozásainak pótlását azon reményekben keresi, melyeket a vallás szelíd világa támaszt benne. A jó keresztény, ki mindenben az Istenhez ragaszkodik, annak rendeléseit híven követi, és az igazság útján mnrad, mindenkor nyugodt lélekkel s édes jó

reménynyel van. Ha az ég áldását erezi, ha boldog állapotban van, úgy nézi azt, mint az Istennek ajándékát: ha kedvetlenségeket lát, vagy az Isten ostorozását tapasztalja: akkor is kész engedelmességgel alázza magát az Istennek fenvítő kezei alatt; jól tudván, hogy ezek az ő jobbítására czéloznak; jól tudván, hogy az a bölcs felség, ki az égető napfény és sebes zápor, a szélvész és csendes idő kölcsönös változásai közt hatalmasan eszközli a mi földünk termékenységét, bölcs szeretettel igazgatja a különféle viszontagságokon által az ő sorsát is. Minél terhesebb fellegek nyomulnak fejére, minél kevésbbé érheti el földi zarándokságában a mulandó javak bírásával boldogságát, annál buzgóbb szokott lenni a mennyeiknek, az örökké tartandóknak keresésében s munkálásában. A jámbor keresztény mélyen érzi ama nagy igazságot, hogy a földi élet szenvedései által nem egyebet akar tőlünk a gondviselés, mint hogy egyszer komolyan magunkba térvén, hagyjuk el a bűn s veszély útját, s tériünk viszsza Istenünkhöz, ki mennyekben honol és a viharoknak parancsol. Mikor a felzúdult elemek iszonyt és szomorúságot terjesztenek a földön, elszakasztani akarván bennünket, s megfoghatóvá tenni előttünk minden világi dolgok múlandóságát és semmiségét, midőn látjuk, hogy azok szörnyű hirtelen, mint a polyva a szél előtt, oda enyésznek: a jámbor keresztény a nagy s romboló természet tüneményekor ahhoz fohászkodik, kinek hatalmában állanak az elemek, kinek parancsszavára lecsillapodik a tenger s megszűnnek a viharok, és ilyenkor aléltsága s gyengesége érzetében imára nyílnak ajkai; böjtöt, sanyargatást ró magára; fogadásokat tesz s tartós javulásra tökélvén el magát, önüdvére megismeri az Úr látogatása napját. Nem így a hideg vallástalan ész; a légben czikázó ropogó villám, az erdőket romboló szélvész, az alapjában megrendült föld öt elrémíti csak, de megigazúlásra s imádságra nem bírja, hisz természet tüneményei ezek; aszály hervaszsza, vagy ár seperje vetéseit: fagyos gőge nem engedi őt az Istenről gondolkodnia, hisz természet folyása ez ismét.

Azért ismételve mondom Atyámfiai! kerüljétek azon embereket, kik a természet megfejtésének ürügye alatt a szívbe pusztító tanítások magvait hintegetik, felforgatván, lerontván, lábaikkal tapodván mindazt, mit az emberek tisztelnek. Örökké igaz marad: Isten az emberiség legnagyobb kincse svigasztalója.

Végre még egy nevezetes körülményt akarok felhozni, mely a vallás erejét s vigasztalását, a rideg materialismusnak kétségbeejtő hatása ellenében, oly kimondhallan fényben állítja.

A kinek a betegekkel volt dolga, az legiobban tudhatja, mily nagy különbség vagyon egy beteg keresztény, és egy hitetlen anyagászi bölcsész között. Midőn a hitetlen ember betegágyra fektetve kétségbeesetten zúgolódik, sem az orvossággal, sem a szolgálattal, sem az ápolással nem levén megelégedve: az alatta jámbor keresztény, legnagyobb béketűréssel viseli fáidalmait. Lépjünk csak egy keresztény beteg ágyához, mily nyugalom, mily lelki béke honol az ő ábrázatán, mily szent türelem ömlik el egész valóján? szájából nem hallani semmi panaszt, nem az elégületlenség szózatát; ott állunk megilletődve mint egy bárány előtt; csodáljuk béketűrését s szégyeneljük magunkat, midőn a mi gyenge természetünket az övéhez hasonlítjuk. Legpontosabb engedelmességgel aláveti magát az orvosnak, s minden rendeléseit lelkiismeretesen követi. Jól tudia az Úrnak parancsolatját: "Tiszteld az orvost, mert a magasrendelte öt: minden gvógvságbeli üdvességes szer Istentől van, ő segít általa, enyhítvén a fájdalmat. Ha egészséges állapotában számos foglalatosságai akadályoztatták őt szívét Istenéhez fölemelni, annál inkább felhasználja jelenleg üres álmatlan óráit, hogy ájtatos

imádság s elmélkedésekben szolgálion a ió Istennek. Nagy áitatossággal elmélkedik Jézus kínszenvedése- s haláláról, a mennyország öröme- s a pokolnak kínairól! Minden reményét a szenvedő Jézusnak sebeibe helyezi Leonissai sz. Józsefel életének vége felé egy utálatos rák nevű betegség támadta meg: a szent férfiú iszonyú fájdalmak közt kétszer szenvedte a seborvosi műtéteit, a nélkül, hogy csak egyszer is legkisebb jaj szó eredt volna szájából; egész műtétei alatt kezeiben tartotta a feszületet, és mit sem mondott e szavaknál egyebet: Szűz Mária imádkozzál érettünk bűnösökért " Midőn az orvosok tanácsolták neki, hogy a műtét alatt köttesse meg magát, ő a keresztre mutatott, mondván: "Ott van a ki erősebb minden kötelékeknél; ez erősebben fog engem tartani mint minden zsinórotok." - Ha még oly sokáig szenved is a keresztény, minden fájdalmainak közepette föltekint a szent keresztre, s úgy tetszik neki, mintha az üdvezítőt hallaná mondani: "Fiam nagyobb-e a te fájdalmad az enyémnél? s azért tökéletesen megnyugszik sorsán, mivel látja, hogy semmit sem szenved, a mit Krisztus még sokkal nagyobb mértékben nem szenvedett volna. Nem tud éjjel alunni? Jézus is gyakran egész éjjeleket virasztott át, s érette imádkozott. Szorongattatik és retteg? Krisztus szinte szomorú vala egész haláláig, midőn az olajfák hegyén érettünk verítékezett. Fájdalmakat érez fejében? az Úrnak feje szinte tövissel koronáztatott meg; hőséget és szomjat szenved? az üdvezítő szinte szomjazott, s enyhítésül még egy ital vízet sem kapott. Oh! felsóhajt a szenvedő keresztény, ha a fájdalom és szenvedés erőt vesz rajtam, békételen kedem, de csakhamar elgondolom: légy nyugodt! látod, te még puha ágyon fekszel, a te Istened pedig éretted kínos fán függött! Így nyugtatja magát a beteg keresztény; a szenvedő Jézus lebeg szemei előtt szünetlenül, s minden gyötrelmeit, ő neki ajánlja fel. De hol találjon vigaszt s enyhet a hitetlen materialista? Ő is szenved, és pedig szinte iszonyú kínokat s fájdalmakat; azonban szenvedéseinek nincs érdeme; ő szenved, de minden enyhület nélkül; vígasztalallanűl gyötri, emészti magát, hogy romlandó testének műszere feloszlatásához közelít; zúg, morog kétségbeesetten, hogy nem sokára oda lesz élete visszahozhatlanul

A keresztény egész életében feszített gonddal nyomozza az utat, mely a halhatatlanság küszöbéhez ér: nyomozza a kútfőket, mikből életnedy buzog: keresi a fáklvát, melvnek világló lángjai az örök hon határára lobognak: s mi lehet kívánatosabb ránézve, mint hogy összeomolván porhadó hajléka, ismét az örökkévalóságnak rendíthetlen sziklájára fölépítessék, és a jutalomnak érdemlett koronáját elvegye. Ezen reménynyel vigasztalja magát a keresztény, midőn az envészet angyalának közelítését megsejdítvén, megőrzi keblében azon édes nyugalmat, mely a halált is megfosztja kétségbe ejtő hatalmától. Ellenben a hitetlen materialista szemei előtt a halál úgy jelenik meg, mint egy vakmerő zsivány, ki miután elragadta mindenét, a mihez szíve e földön oly igen ragaszkodott, kegyetlenül meggyilkolia öt, nem hagyván neki semmi biztató reményt, hogy valaha kárai s nagy vesztései kipótoltassanak.

A keresztény belátja, hogy az emberben az anyagi állományon kívül még egy más szellemi önálló állomány is van, mely oly tulajdonokkal bír, hogy elválván a testtől, létezni s élni fog. A keresztény tudja, hogy a mi lelkünk halhatatlan, el nem vész a test halálával, hanem élni fog azon felsőbb világban, melyhez már halandó porhüvelyében is ész és szabadság által tartozott. A lélek érzi az ő függetlenségét, hogy t. i. minden anyagi műszer- s gépezetnél feljebb való. Értelmes természeténél fogva, mint feljebb láttuk, szabadon okoskodik, vágyódik, akar és határoz. Nemes öntudattal felül-

múlja ő az érzéki kört, vizsgálja a dolgok lényegét, rendét, törvényeit, igazságát, tökélveit: természetfeletti örök és maradandó dolgokra törekszik. A kezeket a bilincsek, a lábakat a békók leköthetik, a testet a rablók megölhetik, de a lélekre nem terjed hatalmok. A lélek szellem, s azért nem lehet alávetve a tér-, idő-, s halálnak, mint az anyag. Innét van, hogy az egész mindenség sem képes megsemmíteni a lelket, mely létezni fog a test halála után is, nem csak, hanem élni is. A lélek élete cselekvőségben áll. a cselekvőséget pedig öntudat. s ennek mindenféle módosításai által tünteti ki: az öntudat a lélek lényegéhez tartozik, s ettől el nem vétethetik: következőleg ha a lélek léte megmarad, megmarad az ő élete is. Továbbá a természetben mindent úgy találunk elrendelve, hogy semmi sem vesz el egészen, sőt az envészetnél egy új, tökéletesb s finomabb életet veszünk észre, s ezen folytonos változás és fejlődés által tartatik fen a dolgok rendje. A fának reménysége lehet, ha kivágatik is, hogy elváltozandik, és sarjadékai nem fognak megszűnni; ha gyökerei a földben megyénülnek, s elporhadva kihalnak, a víz ereje által ismét nevekedik, mintha ültetve volna. Ha ilv folvvást tartó életet tapasztalunk az anyagi természetben, ki fog kételkedni a lélek életéről, mely szellemi természeténél fogva felülhaladja az egész mindenséget? Egyedül az Isten, a teremtő az, ki az emberi lelket megsemmítheti, de az Isten ezt nem akarja, s nem is akarhatja, mert mint véghetetlen bölcs nem engedheti meg, hogy azon mindenféle szép tehetségek és erők az ő czélaiktól megfosztassanak; már pedig e földön bármily bölcs, jó és boldog legyen az ember, mégsem érheti el a tökélynek azon fokát, melyet tehetségénél fogva elérnie kellene; azért az Isten bölcsesége azt kívánja, hogy a lélek a test halála után fenmaradjon, és más életben azon tökélyt nyerje meg, a melyre képes. Továbbá az Isten véghetetlen igaz; már pedig e jelen világ nem

alkalmas hailéka az ő igazságának, ennélfogya szükséges. hogy egy más életben a jó érdeme szerint megjutalmaztassék, és a rosz megfenyítessék. Ide járul, hogy az egész természetben nincs irány és képesség czél nélkül, hanem mindenek az ő czéliaikkal tökéletesen megegyeznek: a lélek tökélyének szinte bizonvos czél felel meg. hacsak tökéletesülését hasztalannak s teljesíthetlennek nem akarjuk mondani; hogy ez megtörténhessék, a léleknek a más világon élni szükséges. S így midőn ez életben az erkölcsiség- s igazságra alapított boldogságot el nem érhetjük, okvetlenül következik: hogy a lélek a test halála után is fenmaradjon, hogy az erkölcsiség és boldogság öszhangzásba hozattassék. A lélek halhatatlanságának hitében minden nemzetek megegyeztek. Ezt bizonyíthatia a halhatatlan név kívánata, a végrendeletek, a holtak körüli érzékeny részvét, a temetési szertartások; továbbá ezt bizonyítja a hős és jótevő emberek istenítése, a lélekvándorlás rendszere, a holtakat előidéző babona, a lélekielenésről szóló hír: nem is volt nemzet, mely vagy a józan ész okoskodásaiból, vagy a hagyomány által öröklött isteni kinyilatkoztatásból, majd világosabban majd homályosabban nem hitte volna a lélek halhatatlanságát. Hitték ezt a legnagyobb bölcselkedők: Thaïes, Pythagoras, Socrates és Plato, hitték: H orner us, Pindarus, Virgil, Horácz és más előkelő bölcsek és költészek; csak az elfajult, csak a gonoszok egyik töredéke, kik más életben semmi jót nem remélhettek, tagadá azt. A lélek halhatatlanságáról fényes bizonyságot találunk a szentírásban. \*)

A keresztény ember derült elmével hal meg. A hit, a religio, mely az utolsó órában csakugyan egyetlen egy vigasztalója a haldoklónak, meggyőzi benne

<sup>\*)</sup> Predikat. XII, 7. Maté X, 28. Luk. XVIII, 46. Korint 2 1. V, 1. Máté X, 16. 59. XIX, 28-30. János. XIV, 1, 4. XVI, 20-23. Rom. 1. VIII, 7-25. Gal. 1. VI, 5-11, Jak. 1, 12, Jánosi 1. II, 17. stb.

a halálfélelmet. Közelget az óra, melv véget vet fáradozásainak, s elkezdett végnélkül való nyugodalmát. Itt az idő, hogy a ki eddig javaival és szent buzgóságával áldozott, áldozzék most végsőképen életével Istenének. Oh ha csupán természet szerint gondolkodnék ő is: ha a religio, ha az Istentől az öt igazán szeretöknek ígért menvnyei örök boldogság reménye szívét e mulandóságnál feliebb nem emelné, mily siralmas, mily kétségbeeitő volna rá nézve a gondolat ..meg kell halnod." De nem! az ő lelke elölt ragyog a halhatatlanságnak lilioma, azért megvigasztalódva tekinti a sírhalom hazáját: az élet Ura megtanítá, hogy eljő az óra, mikor azok, kik a temetkező boltokban nyugosznak, meghallják az Isten fiának szavát, és élni fognak; mert a ki ő benne hiszen, ha szinte meg is hal, élni fog, s nem hal meg örökké. "Távozzatok el, mert nem halt meg a leányzó, hanem aluszik." Szent hitünk szerint nem is más a halál, mint egy álom, melynek a világ végezetével vége szakad, feltámasztván Isten mindeneket. S mily gyönyörködtető kilátás nyílik előttünk a feltámadott üdvezítőnek sírdombjáról! Jézus koporsójának dicsősége a mi koporsónkat is körülveszi, melyből valaha test szerint is egy boldogabb életre serkenünk fel. "Mily égő gyönyörűség ott a haláltóli félelem nélkül élni; mily nagy és végtelen boldogság ez." Ott az apostolok dicsőült kara, ott az örvendező látnokok nagy száma, ott a vértanúk számlálhatlan sokasága, megkoronázva a küzdésekben és szenvedésekben kivitt győzedelemért; ott a dicsőült szüzek, kik a test kívánságit a megtagadás ereje által legyőzték; ott a megjutalmazott irgalmasok, kik a szegények táplálása s adakozásaik által igazságos cselekedeteket gyakoroltak, kik az Úr parancsait megtartván, földi örökségüket a mennyei kincsekhez vitték." Oh vigasztaló gondolat! e mulandó élet után a szentek társaságába Krisztushoz eljutni, a hol igazán mondhatni: már a tél elmúlt, a záporeső elment s eltá-

vozott, és az örökkévalóságnak szép korányát semmi fáidalom vagy szenvedés meg nem zavarhatia! Oh vigasztaló gondolat ránk nézve is, kik ez életben maradunk. s kiknek kedveseinktől sebbedt szívvel el kelle szakadnunk Igaz Atvámfiai, miért tagadnók: mi is hullatunk a kedvesek sírján könveket, de fájdalminkat a hitnek angyala mérsékli. Nekünk is fáj szívünk, midőn azokat temetjük sírjaikba, kikeletünk örömei, erényünk őrei, szerencsénk alapitói, hazánknak boldogítói valának de keserveinket envhíti a szent hit, hogy "egy kevéssé, és meglátiuk őket." Utánok folynak könyeink, mert az életnek reményét eltemetni, s azoktól elválni, kikhez magzati hajlandóság, forró szeretet örvendetes hála s őszinte tisztelet kapcsolának, mély bánat, mély kesery, mély fáidalom nélkül nem lehet: de nem könyezünk úgy, mint azok, kiknek hitök nincsen; nekünk keresztényeknek a viszonlá tás boldogító reménye enyhíti a veszteségnek nehéz kínait. már bezárom jelen elmélkedésünket. Az eddig előadottakból eléggé láthatátok, hogy az anyagászi rendszer sem a józan észszel sem a kinvilatkoztatással nem egyezik meg. A józan ész elismeri, hogy a világ önnön magától fel nem állhatott, hanem valakinek kellett lenni, a ki azt teremtette. Az isteni kinyilatkoztatás pedig csalhatatlan tekintélyével meggyőz bennünket, hogy e világot és az egész mindenséget csakugyan egy mindenható és véghetetlen bölcs alkotó teremtette semmiből. A derült észnek, tiszta léleknek, ártatlan vidám szívnek nyitva ég föld ismerni azokban a láthatatlan jót. Egek beszélik el Isten dicsőségét és az egész mindenség viszhangoztatja az ő mindenható hatalmát. Csak a nem akaró makacs anyagászi bölcsész nem talál magának alapot, melyen megnyughassék! Fájdalommal tapasztaljuk ugyan a materialista bölcsek kárörömét, midőn istentagadó büszkeségekben azt képzelik maguknak, mintha a tudományokban! elölépések a keresztény vallásnak sírt ásnának: azonban meg vagyunk győződve, hogy a tudománynak bármi nemű haladása, bármily csodálatos fölfedezések a természetben, sohasem fogiák ellenkezőjét bebizonvítani annak, a mit a keresztény bölcsészet a világ teremtéséről, fentartásáról, és isteni gondviselésről élőnkbe ad: a tudatlanság: rosz akarat és bűnös szenvedélyek itt ott támaszthatnak kételyeket, de isteni hitünknek alapjait nem képesek megrendíteni. A keresztény bölcsészet nem félhet az igazság nyomozásától, mert az eddig neki csak javára szolgált, s megszégvenítésökre azoknak, kik gyanúsítani merték; és minél tovább haladnak az emberek a tudományosságannál jobban kitetszik a kinyilatkoztatott igazságnak megegyezése tapasztalásaikkal. Láttuk Atvámfiai! mikép a materialismus az ő istentagadó leheletével a a földet kietlen pusztává, latrok barlangjává változtatja. A föld gyermeke előtt bezárja az egeket, s öt egészen az oktalan barmok sorára alacsonyítja. A szomorgót nyomorúságiban legutolsó vigaszától, a hatalmasokat és gazdagokat a szenvedélyek egyedüli fékétől megfosztja; a szívnek fenekéből a vétek okozta mardosást, az erény reményeit· kitépi: azért el álnok bölcselet! te nem kellesz nekünk. Vésztlehelő mérged elölné bennünk az életet! Tudákos búvárkodásod elrablaná tőlünk a magas lelki jót, megsemmisítné emberi méltóságunkat, megrontaná isteni származásunkat! El álnok bölcselet, te nem kellesz nekünk! Istenhez utasít minket a természet; Istenhez emelföl minket a reménység: Istennel köt össze a szeretet. és te álnok bölcselet, még e legnagyobb kincstől is megfosztani törekszel? El álnok bölcselet, te nem kellesz nekünk. Ki is bírhatná elviselni azt a leverő gondolatot, hogy holmi vakeset intézi az ember dolgait, és hogy minden boldogsága itt e siralmak völgyében végződik? Ki bírhatná elviselni ama leverő gondolatot, hogy ő mint a virág elhervad, mint az álom elenyészik, mint az árnyék eltűn és többé soha nem leszen? Nem, Atyámfiai! mi nem így tanultunk; minket máskép oktatott az isteni mester –

Jézus tanítása szerint az angyalok után mi emberek vagyunk első s legnemesebb teremtményei az Istennek, az ő képére s hasonlatosságára teremtve: csak mi emberek minden földi teremtmények között bírunk értelemmel, öntudattal szabad akarat- s halhatatlansággal. És midőn más teremtmények itt e földön érik el czéljokat, az ember rendeltetése az örökké valóságra hat ki. Az Isten fia emberré lőn, hogy minket Isten fiaivá avasson; ő szerez nekünk jogot, hogy az ég s föld teremtőjét atvánknak nevezhessük; így megtanítva ragaszkodjunk az ő tanításához, és megmentettük életünket, megmentettük emberi méltóságunkat: biztosan haladunk az élet ösvénvén: járjuk bár a természet mosolygó virányait, vagy a kopár pusztaságnak gyöngyeit, mindig biztosak lépteink, mert atyai kéz vezet. – Ha történetesen villognak az ég felhői; ha dörög, ha lecsap a dúló villám, bizalmasan simulunk az atvai kebelhez, mert ha Isten atvánk, a ki szeretetteljesen intézi sorsunkat, miért félnénk rettegnénk bármily vihartól is? sőt ha az ő véghetetlen jósága ellen vétkeztünk is, ne essünk kétségbe. Egy irgalmas atvánk van, megvalljuk bűneinket neki, ő nem taszítja el gyermekeit, kik elvesztett nyugalmokat nála keresik...Öröm van mennyben a megtérő bűnös emberen." Üdvezítőnk ezen szózata boldogítólag hat sebhedt szíveinkre. Ha megvalljuk, megbánjuk bűneinket, Istenünk megbocsát az ő szerelmes fia Krisztus Jézus által. Amen

## MÁSODIK BESZÉD.

а

## "SKEPTICISMUS"ról

(kétkedőség.)

Állhatatosak legyetek a hitben.

Efez. lev. Ill, 17.

## Böjt II. Vasárnap.

Evangeliom sz. Máté XVII. 1-9.

Édes üdvözítőnk minden alkalmat felhasznált, hogy kedves tanítványit az ő istenségéről bizonyosakká tegye. A tanítványok jelenlétében Jézus szavára a víz borrá változott, a vakok láttak, a siketek halottak, a némák beszéltek, a betegek meggyógyullak, a halottak feltámadtak stb. Ezen rendkívüli tények által szerelmes üdvezítőnk nem kívánt egyebet, minthogy tanítványai még akkor is erősek legyenek a hitben, mikor a mennyei mestert gonosztévő gyanánt a keresztfán meghalni látják. Az imitt felolvasott szent evangeliom szinte egy szívreható történetet ad élőnkbe. Az Isten fia három kedves tanítványát oldala mellé vévén, fölmene a hegyre, s itt színében elváltozék; ábrázatja fénylett mint a nap, ruhái pedig fehérek lőnek mint a hó. Megjelentek ott egyszersmind azon férfiak is, kik az ő szövetségben legjelesebbek valának, u. m. M ó z s e s. az ó törvény szerzője, és Illés, egyike azon látnokoknak, kik az üdvözítőnek születését, tanítását, halálát és feltámadását sok századnak előtte megjelentették; ezek most Jézussal beszélgettek, alkalmasint ama dicsőséges korszakról, mely nem sokára oly fényes kimenetellel vala kezdetét veendő. Ezt látván Pété r.örömében magán kívül felkiáltott: "Uram! jó nekünk itt lenni, ha akarod csináljunk három hajlékot, neked egyet, Mózesnek egyet, és Illésnek egyet. E közben megnyílának az egek, és az atya istennek szózan ta hallatszék az égből: "Ez az én szerelmes fiam, kibe-

nekem kedvem telt, öt hallgassátok." Atvámfiai! Ezen felséges jelenet oly mély benyomást hagyott az apostotolok szívében, hogy soha sem feleithették el. És noha Péter egy vigyázatlan pillanatban megtagadá az ő mesterét, mégis sok esztendő múlva élénk színekkel emlékezik róla, ezeket írván\*) "Nem volt az elmés költemény, midőn hirdettük nektek a mi urunk Jézus Krisztusnak hatalmát és megjelenését (színeváltozását), hanem mint az ő felségének szemlélői, t. t. az atyaistentől méltósággal és dicsőséggel felékesítvén a nagy felségü dicsőségből ilven szózat szállott le hozzá: "Ez az én szeretett fiam, kiben nekem teljes megelégedésem vagyon, öt hallgassátok. Mely mennyből eredéit szózatot mi hallottuk, kik vele valánk a szent helyen. Ezen kívül vagyon igen erős, nyomós bizonyságunka látnokok beszédeiben is, melveket, ha figvelmesen vizsgáljátok, helvesen cselekszitek: mert hasonlók a sötétes helven világosító szövétnekhez, míg a nap felvilágosodik, és mintegy hajnalcsillag támad szívetekben." – Vajha Atvámfiai! e mennyei szövétnekre minden emberek figyelnének! vajha ezen oly jótékony fénynyel világító hajnali csillagot minden földfiak követnék; azonban mily gyakran tatalálkozunk emberekkel, kik elfordulván a mennyei szövélnektől, szilárd meggyőződés hiányában mindenféle kételyektől gyötörtetnek! mily gyakran akadunk földfiakra, kik megvetvén az isteni világosságot, egy boldogtalan okoskodásnak következtében mindent kétségbe hoznak, s ingatag véleményektől ide s tova ragadtatnak. Ezen ingadozás már azért is ártalmas szokott lenni, mert a kinvilatkoztatott igazságok különben át nem hathatók, hacsak rólok egészen meg nem győződünk. Gyakran történik, hogy némelyek azért kételkednek, mert szilárd oktatásban sohasem részesültek; nem értik a hit védokait, s azért nem képesek magok-\*) 2-ik lev. I. 16-19.

nak megoldani azon ellenvetéseket és nehézségeket, melvekbe idő folytában bonyolódtak. Ezek ugyan, ha az igazságot keresik, készek levén azt elfogadni, ha megtalálják, nem vétkeznek: ellenben ha valaki minden gond nélkül gyönyörködik efféle kételyekben, nem is keres alkalmat, hogy tévelvgésiből jó útra igazítassék, sőt a valláshoz tartozó dolgokat komoly figyelmére sem méltatia, az nagy tiszteletlenséget árúi el az Isten iránt, az nehéz bűnt követ el. Még inkább vétkeznek azok, kik szántszándékkal keresik a kételyeket, szép dolognak lenni gondolván: függőben tartani azt, mit a hivő keresztény nép hisz, és ájtatosan vall. Ezen emberek nyilván mutatják, hogy ök a vallást nem becsülik, és szívok megkeményedett. Még ezeknél is roszabbak továbbá azok. kik a kételyekhez egyenesen és makacsul ragaszkodnak, és az okfőket, melyek állal az igazságról meggyőződhettek volna, elvetik, és pedig azért, mert a vallást szívből gyűlölik, minthogy ez az ő vétkes szenvedélyeikkel ellenkezik. A kik így éreznek, noha a vallást egyenesen meg nem támadják, mégis méltán számíttatnak a vallás ellenségei közé. Legroszabbak végtére azok, kik a kételkedés lelkét szóval és írásban másokban is felkölteni iparkodnak. Ezek egyenesen viperafészkekben kelt férgek, kik bemászván az igazság templomába, az Úr oltára alá ássák magokat, megtanulják az igét s kikémlelik, és majdnem jobban tudják a szent titkokat, mint az igazi keresztények, de fekete szándék ül lelkökön, gyalázni azt mi szent, kétségbe vonni a mi igaz, elszédíteni a híveket, s ocsmány örömük: gyalázatos jutalmok. Általában a skeptikus bölcsészekről elmondhatni, hogy kevélység és gőgös gonoszság bélyegzi minden eljárásukat! Akár beszédeiket hallgatjuk, akár Írásaikat olvassuk, mindenütt egy ki nem állható kevélységet s rosz akaratot árulnak el. Ők saját ítéleteiket mindenektől Isten oráculuma gyanánt kívánják elfogadtatni, mialatt előttök sem

isteni, sem emberi tekintély meg nem állhat. Fenhéjázó gondolkozásuk még az istenséget sem kiméli meg, mert mialatt az égnek legfönségesebb szellemei szárnyaikkal fedik be orczájokat, hogy a magasságbelinek fénye előtt el ne vesszenek: ezen egészen földi szellemek korlátolt emberi elmével a legtitkosabb sötétségeken is át akarnának hatni nem különben keresztül törni ama kiállhatlan világosságon, mely az istenség trónját veszi körül: megtudni Istennek kikutathatlan végzéseit, s azokat saját eszök szerint meghatározni! És vallion mit csinál az Isten, ki előtt a kevély mindenkor utálatos? ő vissza vonja e kevély földfiaktól az ő kegyelmét, visszaveszi a szent világosságot, s átadja őket egy fonák értelemnek, s épen az történik velők, a mi az elpártolt angvalokkal. Az emberi elmének kíváncsisága kielégíthetlen: egy hiba a másikra vezet; egy örvény a másikba sodor. Minden bűnt, melyet az emberek elkövetnek, kételkedés előz meg, mely a lélek szemeire hályogot borít,hogy szemei lévén ne lássa a veszélyt, melyben élete s örök idvessége forog. Az egyház az ő csalhatatlan tekintélyével határt szab a kétkedőségnek, s hiveit az igazság, szentség, s üdvösségre bizton vezérli. Jelen órában a kétkedőség természete- s következményeiről, valamint annak a katholika szentegyházban letett gyógyszeréről fogunk elmélkedni.

Isteni, Megváltó! ki minden igazságnak kútfeje sforrása vagy légy velünk e jelen órában, hogy a kétkedőségnek káros voltát megismervén,szent kegyelmed áltat az igaz hitben megerősíttessük és abban állhatatosak megmaradjunk.

"Skepticismus" idegen szó, magyarul annyit tesz mint kétkedöség. Hogy valami magában igaz volna, soha senki nem tagadta. Azonban már régóta nagy per foly a bölcsészek közt, valljon képes-e az emberi lélek az igazságra eljutni? Némelyek azt állítják, hogy mindenről szükséges kételkedni; mások megengedvén önlétök s benső öntudatok tüneményeit, minden egyebet két-

ségbe vonandónak állítanak: mások ismét azt tanítiák. hogy az ember biztosan megismerhet sok valót mind a mellett sokakról nem egyszer kell kételkednie, s megvallania, miszerint sok van, a mit nem tud még. Ez utóbbi dicséretes kételkedést, vagy még inkább dicséretes bölcseséget mi is követiük, s jelen feladásunkhoz képest itt a skepticismus alatt nem értiük emez óvatos és bölcs kételkedést, mely az embert a hibától megőrzi, és az igazság vizsgálására ösztönözi, hanem értjük ama fenhéjjázó makacsságot, mely mindenütt, hiu kételyeket keresgél; azokat conokúl védelmezi, s mindenfelé terjesztgeti. A skepticismus vagy a hibás értelemben, vagy az akarat romlottságában szik. – A hibás értelemben, midőn oly nemű bizonylatokat kivan, melyeket sem az anyag, sem az emberi elme meg nem enged; mely a visszaélést a józan éléstől, a dolog tüneményeit a dolog lényegétől meg nem különbözteti; vagy az akarat romlottságában, midőn az ember legszentebb dolgokban önkényt különczködik, vagy a vallás fékétől retteg. Jelenkorunk hitetlen skepticusai azt rebesgitik szüntelen, hogy ők az igazság ítélőszéke előtt semmi más birót nem ismernek, mint a józan észt, azután pedig írnak és beszélnek, mintha a józan észnek minden tudományát elvesztették volna; s az ész maga, mellyek oly felette visszaélnek, megszégyeníti őket. A józan eszű csakhamar belátja, mennyire csalatkoznak azok, kik azt állítják, hogy mindenről szükséges kételkedni; hiszen akkor misem természetesebb, minthogy mi is szabadon kételkedjünk, bölcsészeink ezen állításának igazságáról. Atyámfiai! kétséget nem szenved, hogy mi a valónak, az igaznak ismeretére vagyunk alkotva. Honnan az észnek erőködése, mely a tudatlanság éjsötétségivel küzd és annak elszélesztésében fárad, hogy végre tiszta verőfényben gyönyörködhessék? Mit keres a tudós fárasztó éjjelezései között? az utas

messze vándorlásain? a természetbúvár kémlelődésében. a világbölcs elmélkedésében, a jogtudós a törvények egyeztetése és tettek vizsgálatában? mindnyájan a való megismerése végett fáradnak, hogy azt embertársaiknak megmutassák, bebizonvítsák; mindnyájan a valót az igazit keresik." Ezt bővebben megfejtendők, jelenleg az embert úgy fogjuk tekinteni, mint értelmes lényt. ember, mint értelmes lényt ismerőtehetséggel A<sub>Z</sub> bir; megismerni annyit tesz, mint látni azt, a mi vagyon; látni azt a mi vagyon, nem egyéb, mint az igaznak birtokában lenni. Az igazság tehát nem egyéb mint az ..a mi vagyon." a mennyiben azt a lélek által látjuk. Az ismerőtehetségnek feladata az igazságot keresni, azt fentartani, általa és érette élni; itt alapszik az ő tökéletessége és boldogsága. A lélek igazság nélkül legnagyobb tévedés- és tudatlanságban forog, vagy mit sem lát, vagy pedig roszul lát. Ilv állapotban a lélek hasonló azon szemhez, mely néz ugyan, de a nélkül, hogy valamit észrevenne, vagy a mit észrevesz, olyan, a minek nincs valósága. Első esetben egy kihalt műszer, második esetben pedig hibás és veszedelmes eszköz. Természetéhez tartozik a léleknek júhozni az igazságot, s hogy erre eljuthasson, teendője minden állítmányt próbatüzben megvizsgálni, az isteni tantól az emberi véleményt, a valótól az árnyékot, az aranytól a salakot elkülönözni; természetéhez tartozik a léleknek kifejteni lelánczoló bilincseiből, s szabadon emelkedni az örök igazság kútfejéhez, a világ tűzpontjához, honnan kisugárzék. – Úgy van Atyámfiai! az ember csak az igaznak birtokában találja meg minden tökélyét s boldogságát. Az tehát, ki az embert az igaztól megfosztja, vagy a szükséges eszközökben hátráltatja, legnagyobb igazságtalanságot követ el az emberiség ellen, s nem csak magának, hanem tekintélyének is gödröt ás, mivel egyedül az igazság vezeti az embert engedelmességre, igazságszolgáltatásra és társadalmi békére. A lélek csak az igazságban találhatja meg az ő boldogságát. Nincs még a természet legalsóbb országában is oly észrevehetlen, és első tekintetre közönbös tünemény, melynek fölfedezése valami varázsló felbuzdítást nem okozott volna. A kétkedők ismereteinknek tárgyilagos igazságát tagadják: helybenhagyják öntudatunk adatait és gondolkodásunk törvényeit, de ellenmondanak mindazon következményeknek, melyeket az elvvédők az adott tényekből hoznak ki, és erősen állítják, hogy gondolatunkon kívül a létezőknek valómi benlétéről mit sem tudunk bizonyosan. Okul azt idézik, hogy elménkből ki nem léphetünk, következőleg nem tudjuk, megegyeznek-e gondolataink a kültárgyakkal.

Ezen tévtannak ellenében azt állítjuk: hogy az igazság meghatározására koránsem szükséges elménkből kilépni; csak józanon használjuk az elmét, ez oly igazságok birtokába juttat bennünket, melveket okosan nem tagadhatunk. így, kivonhatia kétségbe. hogy az égboltozatján tündöklő nap világít? hogy a tűz éget, az étek táplál, a méreg megöl, a talpkő tartja a házat stb. A ki nem hiszi, oltsa ki, ha bírja, az égen vándorló nap lobogó fáklváját, s egy vak emésztő sír leszen e szemébe szép fénynyel mosolygót világ; tegye csak ujját a tűzbe, s azonnal fájdalmasan fogja érezni a tűznek erejét; ne egyék, s teste elfog sorvadni; vegyen be mérget, s iszonyú kínok közt ki kell múlnia; szedje ki az épület talpkövét, s rettentő zuhanással rogyik le a századokig birkózott bástya, és a kételkedőt a ledült ház romjai temetik el. Őszintén megvallom, sohasem voltam Angol-, Franczia-, Spanyolországban; sohasem láttam London, Párizs, Madrid városát; soha nem beszéltem Nagy Sándor királyival, Seneca bölcsészszel, Solon törvényhozóval: mégis ha tagadnám, hogy nincs Angol-, Franczia-, Spanyolország, hogy nincsenek London, Párizs,

Madrid városok, hogy Nagy Sándor, Seneca, Solon nem léteztek, az emberek balgatagnak fognának mondani, mert olyasmit tagadok, a miről az emberek úgy beszélnek, mint bizonyos dologról. Lelkemet nem látom, az élet tit-kát nem értem, s mégis annyira tudom hogy élek, hogy ezen meggyőződésemet senki kétségbe nem vonhatja.

Így vagyunk a természetfeletti igazsággal is, melyet Istennek csalhatatlan tekintélye végett elfogadni tartozunk. – Ki lesz oly vakmerő, hogy azon igazságokat, melyeket a véghetlen bölcs teremtőnek kinvilatkoztatnia tetszett, önszeszélvének ítélőszéke elé idézze, helybenhagyja, vagy elvesse? Az igazság Istentől ered, és Istenhez vezet, és csak annyiban van becse, a mennyiben ez a fölény által megismertetik, és az embertől hálaérzelemmel fogadtatik. Épen azért nagy vétek Atvámfiai! az isteni igazságot elárulni, vagy ellene dolgozni, mert ily módon gyűlöljük a mi legfőbb jó voltunkat, és megsértjük magunkat azon afö ponton, a' honnan minden dicsőségünk és boldogságunk ered. Mert mi az ember hit nélkül, és mi a hit igazság nélkül? Ha megfosztjuk öt a hittől, úgy nem lesz belőle más, mint egy koronavesztett király az állati országban; ha meghagyjuk számára a hitet, de az igazságot elveszszük tőle: akkor ismét egy véghetlen mélységű örvénybe taszítjuk öt, és olv éhséget okozunk neki, melvet misem képes lecsillapítani, oly vágyat, melyet ez életben kielégíteni nem lehet. Az emberi nemzet mindig utálta a hazugságot, s a tárgy kicsinysége mellett is a csalfáknak mindig megvetést szokott okozni. Mi úgy-e bár meg nem bocsátunk azon embernek, ki az igazat tudja, és mégis hazugsággal jön elő; menynyivel kevésbbé bocsáthatja azt meg Isten azoknak, kik bizonyos terv szerint a legszentebb tanítások ellen fölkelnek, és az igazságból csúfot űznek. Egyébiránt halgassuk meg a kétkedőség okait.

Az általános (absolut) kétkedőség a közvetlen ész-

s értelemeszméknek tárgyilagos valóságait kétségbe vonja, s állítása mellett ilv formán lép fel: "Az ember lát valamit lelkében, a mit eszméknek nevez, ezek közül némelyek másodrendűek és származottak, mások öseredetiek, de okozó elv nélkül; ezek képezik elménknek megfeithetlen alapiát. Az észnek valamennyi következtetései ezen forrásból erednek, hol elemzés által a lét-, egység-, véghetetlenség-, absolutum-, rendszer- és jogszerűségnek fogalmait lehet megkülönböztetni, melyek mindösszesen az igazságnak magasztos nevét viselik." Ez mind igaz! De mindezekből nem következik, hogy azon eszméknek, melyek a lélekben találtatnak, valóságok is feleljenek meg. Továbbá maga a lélek nem az, a mit mi lény, egység, véghetlenség, absolut, rend és jogszerűség neve alatt értünk, valamint azon tárgyak sem azok, melyeket a lélek közvetlenül észre vesz. Ő, úgyszólván, csak az árnyékot látja, és maga e szó "eszme" magában tekintve csak képet fejez ki. De ki állhat arról jót, hogy a kép pontos-e? vagy hogy egy igazán létező tárgyat ábrázol? Hogyan lehetne egy korlátozóit értelműség a véghetetlenségnek tüköré? Hogy lehetne egy véletlen, relativ, gyarló értelem tüköré a szükségesnek, örökkévalónak igaznak és tökéletesnek? Ki biztosíthat arról, hogy az eszményi megszemlélés nem csal, hogy az csak egy elvonuló tárgynak édes álma? Mi hiszszük, a nélkül hogy bebizonyítanók, hogy ez nem úgy van; bebizonyítani ezt nem is lehet, mert valaminek bebizonyítására szükséges bizonyos elvet felállítani, melyből a bebizonyítás magától foly, pedig itt épen arról van a szó, hogy az észnek ezen elvei igazak-e vagy sem? Itt az ember meggyőzhetlen akadályra talál; ő ugyan odáig feljöhet, a hol gondolatának folyama kezdődik; de ha tovább halad, oly szemlélgetésbe merül, hol eszméi, melyeken fölemelkedni törekedett, csak száraz viszhangot adnak. A lélekből csak viszhang lesz, mely azt feleli, a mit beszél, és

miyel messziről látszik, iőni csalódást okoz." Úgy hiszem Atvárafiai! hogy a scepticismus semmi erősebbet nem mond, mint a mit most hallottunk; meglehet, hogy talán tudományosabb vagyis homályosabb alakban, de nem ezen szilárd elhatározottsággal és őszinteséggel. Mindenek előtt el kell ismernünk, hogy az első alapeszméket, melvek elménknek belső lényegét képezik, lehetetlen bebizonyítani, mert mihelyt be lehetne bizonyítani, már nem ezek volnának az elsők, hanem mások, melyeket szinte ugvanazon nehézségek nyomának. Csak a következtetést szokás bebizonyítani, az axiómát soha. A mi élelmességünk tehát, mint véges lénynek tehetsége, csak lekövetkeztetett, csak oly világosság által világosíttathatik fel, melv bizonvos pontnál kezdődik, és bizonyos pontnál végződik, vagyis melynek eleje és vége van. A világosság, mint elv tekintve, sarkigazság, mint végső pont, titok, Mind a kettő bebizonvíthatlan, az axióma azért, mivel nagyon világos, a titok azért, mivel homályos. Valamint a titoknak homályán nem lehet áttörni, ügy nem lehet az axióma világosságának ellentállani; következésképen az ész a két végső ponton egy határra akad, melyen vagy hatalma elvesz, vagy szabadsága megszűnik. Ő mit sem tehet az első, mit sem tehet az utolsó igazságok ellen; azoknál kimeríti magát, és ezektől mint valami kikerülhetetlen seregtől elborzad s retteg. Épen azért az absolut skepticismus természet elleni erőködés, melynek czélja maga magát tagadni, és az emberek cselekedeteit a bölcsészek kikeléseivel folytonos ellenmondásba szőni. "Ez – úgymond P a s k á 1 – ez ama lehetetlenség, melyen semmi pyrrhonismus ki nem fog." Mi is csak annyit állítunk, mert a bizonyosság nem egyéb, mint lehetetlenség kételkedni. Az értelmes bizonyosság nem más, mint az evidentiának elragadtatása, mely a lelket leköti. Igaz ugyan, hogy a skepticismus az első alapeszmék evidentiája ellen azt hozza fel, hogy ezek csak alanyiak,

vagyis hogy a tárgyat egész világosságban elő nem állítiák. De ez mit sem tesz: elég az hozzá, hogy ezen evidentia minket azon dolgoknak, melveket az eszmék előállítanak, valódi létéről meggyőz. Csak Isten, kiben a lét, egység, véghetetlenség, absolutum, rend és jogszerűség egyesül, a látott objectum a látó subjectummal. Mi ellenben, mivel nem vagyunk maga az igazság, hanem csak bírjuk az igazságot, mi, mondom, csak közvetett világosság által győződhetünk meg az igazság jelenlétéről, mely világosság a lélekkel egybeolyadva ezt mintegy kényszeríti: vagy a kétkedéssel felhagyni, vagy maga magát kivégezni. Egyébiránt az absolut skepticismusnak nincs már mit felelnünk, mivel annak már mit sem lehet felelni, a ki a maga eszméiről, szavairól és kétkedéseiről kételkedik. Felelni tesz: egy valódiságot előrebocsátani, ha mindiárt csak az ellenvetésnek valódiságát is; már pedig a skepticismus minden valódiságot megsemmisít, azért itt valamit ellenvetni annyi lenne, mint a levegőt hiába verni. Elég, ha az árnvékkép előtt hallgatunk, és a halál ellen élünk. És ezt Atvámfiai! annál inkább tehetjük, mennél bizonyosabb, hogy a skepticismus csekély számú elkorcsosult lelkekből áll, kik minden törekvésök és magasztalásuk daczára pártiukat mégsem nagyobbíthatják. A lelkek nagyobb része álokoskodásaikra nem is ügyelt, sőt inkább megdöntethetlen hittel az igaznak valódiságát fentartotta.

Azonban Atyámfiai! noha az absolutus skepticismus nem más, mint minden fontosság nélküli agyrém: mind a mellett máskép áll a dolog a relatív skepticismussal, mely az igazság ostromlásában nem megy meszszire, hogy annak fő alapját megtámadná, sőt inkább az értelmet is komoly állapotban meghagyja. Az absolut skepticismus csak kis tudatlanságot foglal magában az Isten tulajdonságiról és cselekedetiről. Ő neki ugyan létezik az Isten, de a nélkül hogy azzal bajlódnék: mi legyen ő,

mit tesz ő, és mit akar ő. Ez azon közönséges hitetlenség, s már e szó arra figyelmeztet bennünket, hogy itt nem valami ritkán előforduló és kigondolt állapotról van szó. hanem egy nagyon is valóságosról, midőn a gyarló ember minden erejéből azon van, hogy az igazságnak, azaz Istennek elleni állhasson. Azonban az Isten magát az embernek kezdetétől fogya kinvilatkoztatta, és pedig nem tökéletlenül, hanem oly tökéletesen, a mint szükséges volt, hogy az ember az ő eredetét, végczéliát és az ahhoz vezető eszközöket megismerhesse. De mégis kérditek Atvámfiai! honnét van, hogy az emberiségnek egy része nem ismeri az Istent, vagy pedig a vele levő viszonyról kételkedik? Miféle kételkedés az, mely nem engedi, hogy az ember az ő rendeltetését becsülje és elérie? Ki ennek oka? az Isten-e, vagy az ember? vallion az Isten vonja meg tőlünk a világosságot, vagy az ember vonja magát tőle vissza? Hogy ezen kérdésre felelhessünk, szükséges megvizsgálni, hogy minő alakban és minő mértékben közlötte Isten az emberi nemmel eredetiben az igazságot.

Kétséget nem szenved, hogy az Isten magát színről színre, lényének egész tisztaságában mutathatta volna, mely esetben a skepticismus soha létre nem jött volna, minden fátyol el lett volna mozdítva, és az igazság, melyet csak az isteni természet képez, mindig a mi értelmünk birtokában maradt volna. Akkor a megismertetésnek világossága nekünk teljes fénykörben jelent volna meg, holott mostan az axióma és titok közt jelenik meg. A tiszta megszemlélés gyönyörré vált volna, a bizonyosság változatlansággá, az igazság lelkünk életévé. De ez nem volt Isten terve eredeti állapotunkra nézve, sőt inkább az Isten azt akarta, hogy ez legyen jövendőben hivatásunk czélja. Ennek okát nem nehéz belátni, mert ha Isten ezen tökéletességet és boldogságot nekünk minden szabad akarati közremunkálásunk nélkül adta volna,

akkor minden dicsőségünk s érdemünknek is vége leendett. Azért elébb kellett, a próbaállapotnak lenni, és csak azután a boldogság végső állapotjának bekövetkezni. s íme e próbaállapot a hívésnek, vagy nem hívésnek, az elfogadásnak, vagy el nem fogadásnak lehetőségét, vagyis az észnek szabadságát magában foglalia. Már pedig az ész szabadsága az isteni lélek egyenes megszemlélésével nem vala egyesíthető, miért is szükséges volt, hogy az Isten magát mintegy elreitse, és hogy ő ránk nézve egy elreitett és ismeretes Isten legven; elreitett irigység nélkül, ismeretes teljes bőkezűségben. Ezek után nem panaszkodhatunk az Istenre, mintha ő lelkünknek csak homályos világosságot adott volna, melven a látható tárgyakat szemléliük. Ámbár az Isten magát előttünk elreiti. azaz lényének lényeges alapját mintegy fátyollal befödi, mégis magát elegendőképen nyilatkoztatta ki az által, hogy a mi értelmünket az ő képére és hasonlatosságára alkotta. Az Isten értelmünkben világító barázdákat húzott, melyekbe adakozó kezével az igazságnak elavúlhatlan magvát belehintette, mely azután oktatás, megfontolás, tapasztalás és maga az élet folyama által képeztetik, és ha mi akadályt nem teszünk, meg is érik, azaz elérjük ama boldog pillanatot, melyben amaz egészen kifejlődött Isten képe az öt betakaró födelet elveti, és előképével a halhatatlanságban egyesül. Innen következik, hogy nem a világosság hiánya vezeti az emberiségnek egy részét a skepticismusra, hanem inkább a szabad önmeghatározással visszaélés. Azon sötétség, melyben az Istent szemeik elöl elvesztik, egy szabad sötétség. Az Isten magát mutatja, de ők szaladnak tőle, sőt még kevélykednek, hogy az igaz Istentől elállhattak. – Ezek után átmegyünk az élet gyakorlati oldalára.

A keresztények közt is vannak skepticusok, kik látván egy felöl a bűnöket, más felől az ártatlan szenvedőket, így szokták az egeket megtámadni: ..ha lakik oda fenn Isten, a ki ránk gondot visel, miért tenvészik naponkint a bűn, miért árad el a gonoszság a világon? ha lakik oda fenn egy szent és jámborságot kedvelő Isten, miért engedi, hogy az ártatlan szenvedien, a gonosz pedig boldogulion? nézzetek csak komolyan az életbe, s az igazságtalanságot ezer példákban fogjátok látni; itt egy jámbor özvegy nyögi keserveit; amott egy istenfélő árva tördeli jajait, midőn diadalmámorában tombol az istentelen, ki őket megnyomorítá; porba gázolva küzd zordon sorsával az erény dicső bajnoka, midőn amott a megkoronázott vétket dicsőítés tömjénillata fogja körül; talán nincs is szem a csillagok fölött, mely ügyeljen a földiekre, s kéz a mindenség fölött, mely jutalmazva nyújtson az érdemnek pálmát, s büntető haraggal lesúitsa a gonosztevőt: vagy talán az Isten is megegyez ezekben, hogy a bűn uralkodjék, s az erény sárba tapodtassék; különben miért engedne oly borzasztó történeteket?" Azonban rövidlátó halandók! adiatok dicsőséget Istennek: ne káromoliátok az ő bölcseségét, hatalmát; vegyétek gondolera az Istennek megvizsgálhatatlan utait, és meglátjátok, hogy tökéletessek az ő végzései. Ti zúgolódtok, látván naponkint, hogy a bűnösök istenfelejtve, vétkekbe merülve, a gonoszságot gonoszsággal szaporítva mindennel bővelkednek, mindenben boldogulnak, ellenben pedig a jámborok, kik szívökön, lelkökön erőszakot tesznek, kívánságaiknak kedvét szegik, és a jóban fáradhatlanok: az üldözések, szorongatások és keserítések között majdnem eltikkadnak; de nem veszitek észre, hogy az isteni igazság kiszolgáltatása nincs e földre szorítva. Amott a halhatatlanság országában, a hova nem férhet többé semmi változás, ott adja meg mind jó, mind gonosz szolgáinak béröket a mennyei gazda. Azért ne kívánjátok a lehetetlent, azt, hogy véges elmével a végzés titkaiba hassatok; ne tudakoljátok kétkedve: miért hogy egyik

halandó oly sokat emel az élet terhéből, s a másik semmit? miért születelt, mintegy kitűzetve, szenvedni egyik, és örülni a másik. Föllebben egykor egy jobb hazában a kárpit, látni fog a véges szem, s elnémulni az ajak.

Minden bunt, melvet elkövetnek az emberek, jobbadán kételkedés előz meg, mely a lélek szemeire, az Isten titkai s törvénye közé homályt borít. Ennek élő bizonyságát látiuk azon kísérteten, melvnek első szüleink levének áldozati. A kígyó alatt lappangó sátán előlépett, s ezen kérdést intézte Évához: "Valljon megtiltotta-e az Isten, hogy a kertnek minden gyümölcseiből ne egyetek? E kérdésből azonnal kitűnik a sátáni ravasz bölcseség. Ugyanis az ártatlan, s Isten igazsága és szeretetén gyermeki hittel csüggő emberi szívben először is azon gondolatot akarta fölébreszteni. hogy az is lehetséges, miszerint az Isten a parancsolatot nem adta, vagy legalább nem adta szükségképen. Az ördög e föltétlenség és szükségesség ellen kételyeket szórt az ember belsejébe, s fájdalom a gonosztevő csakugyan elérte czélját. A kétkedés már továbbvezette Évát, mert ez idő óta titkos aggodalom s akarat elleni gondolkozás szállotta meg lelkét, s mindig csak az forgott elméjében: valljon miért tiltotta meg Isten ezen egyetlen egy fának gyümölcsét? A szavak: a melly nap eendel a fa gyümölcséből halállal halsz meg, épen oly homályosak lettek rá nézve, mint maga a halál. Ennyit tudott: az Űr nem akarja, hogy mi a fának gyümölcséből együnk, és ez még elegendő leendett neki arra, hogy az Isten akaratjának hódoljon. De a csábító nem hagyott fen kísérletével, hanem most azzal biztatta Évát: "Semmiképen nem haltok meg, mert Isten tudja, hogy a mely napon belőle eendetek, megnyílnak szemeitek, olvanok lesztek mint az istenek, megismervén a jót és a roszat." És győzött a csábító. Ádám és Éva hittek a kígyónak, és megszegték Isten parancsát.

És mit tesznek jelen korunkban a mérges kígvónak párthívei, a rósz czimborák. Ezek is először kételveket szórnak az ártatlannak szívébe: most az isten engedékenységét, maid a törvények szabadabb értelmezését, majd az emberi gyarlóságot hozzák fel ürügyül. "Vakeset hogy születtünk, mondják, és egykor úgy leszünk, mintha nem is voltunk volna; élvezzük tehát a javakat, melvekkel a sors megáldott; nem ér semmit ama remetés élet: ifiúságunkban használjuk szaporán a mit a természet nyújt. Hol szomorúság ónsulva alatt sínlik a szív, ott nincs igazi élet. Ne hallgassatok jó czimborák! azon emberekre, kik a vallást úgy festik, mint minden örömök számüzőjét, kik annak lénvegét, remetei magánvosságban, magaelhagvásban helvezik. Élvezzétek az élet Örömeit úgy, a mint lehet, a vétekkel ne törődjetek! Jó és kegyes az Isten: mi a bűnben eltöltött néhány esztendő egy végtelen irgalomhoz képest? az Isten kegyelmébe fogad, ha öregségedben megtérsz, sa kegyesség ajtajánál kopogtatsz, úgy is az Isten nem akarja a bűnös halálát, veszedelmét." Így ámítják magokat sokan, így térnek el az erény ösvényéről, és másokat is el akarnak csábítani; igen, ők nem elégszenek meg saját vésztőkkel, hanem másokat is a kárhozat örvényébe ragadnak, e végre a veszedelem útját simává s egyenessé teszik, a vétkek töviseit virágokkal meghintik, és a csábítást édesebb hangokra, szédítőbb hízelkedésre tanítják; s hogy annál sikeresebben czélt érjenek, megtámadják a törvényeket, kikelnek a tekintély ellen, mely ideig s örökké való bűntetéssel fenyegeti a bűnösöket. Azonban Atyámfiai jól gondoljátok meg, Ádám és Éva hittek a kígyónak: megszegték Isten parancsát, s íme őket és utódaikat legott büntetés érte, kiűzettek a paradicsomból, halál és egyéb nyomorúságok alá vettettek. Hasonló sors vár azokra is, kik inkább hisznek a csalárd kígyónak, mint az Istennek, kik inkább hódolnak a mézes szavaknak, mint az Úr parancsának. Ne hagyjátok magatokat megcsalni. Az Isten megbünteti, keményen megbünteti ugyan a csábítókat, de azoknak sem enged meg, kik az ő parancsolatinak ellenére a fondorkodó kígyótól önkényt hagyják magokat elámíttatni. –

Feliebb mondattam, hogy az ember az ő boldogságát csak az igazság birtokában találhatia meg: azonban noha oly boldogító és szeretetre méltó magában véve az igazság, mégis rettentő annak, a ki ellene cselekszik. Az igazság ugyanis egy csalhatatlan tükör, mely a bűnösnek minden szennyét szemei elé állítja; ő a legtisztább világosság, mely minden árnyékot, minden sötétséget elűz; ő egy igazi barát, a ki a bűnösnek szemrehányásokat tesz, s őt az igaz útra visszatéríteni akarja; ő egy megyesztegethetlen biró, a ki a bűnösnek minden gaz tetteit megítéli s nyilván korholja. Miután tehát az igazság oly kellemetlen szolgálatot tesz a bűnösnek, valljon fogja-e öt sokáig eltűrni? Nem! bizonyosan nem. Sőt mivel életét nem akarja megjavítani, kerülni fog minden alkalmat, hogy vele találkozzék, és inkább tudatlanságban marad legnagyobb lelki kárával, mintsem tőle felvilágosító oktatást fogadjon. Ez iránt panaszkodik az üdvezítő is. Az embernek t. i. misem lett volna könnyebb, mint az igazság világosságában járni, miután ez a világosság minden e világra jövő embert megvilágosít, de mivel az emberek roszat cselekvének, azért rettegnek vala a világosságtól, S az éj homályába rejtek el magokat.

Az igazság csak az erénynek lehet kedves, a bűnre nézve azonban mindig rettenetes fog maradni! s innét magyarázhatni meg, miért fekszik annyira érdekében a bűnnek, ezen igazságot eleinte csak úgy értelmezni, hogy ez rá nézve ártalmas ne legyen, és ha ez nem sikerülne, azt kétségbevonni, vagy egészen eltagadni; mi természetesebb, mint hogy a bűnös mindenféle okokat keressen elő, melyekkel lelki-

ismeretét eláltassa, és kerüliön minden alkalmat, mely az ő gonoszságát eszébe juttatná. Ezt legjobban tapasztalhatni azon tisztátalan vének viseletén, kik Zsuzsannát bűnre ingerelték. A szentírás azt mondia rólok: "Szemeiket az ég látására föl nem emelek, sem az igazságos Ítéletekre nem ügvelének" \*) De vallion miért vonakodnak az égre fölnézni, s arról elmélkedni, hogy kell igazság szerint ítélni? Ennek oka világosan oda van téve: "Mindketten a szerelemtől megsebesülének." Kánának e maradékai kéiszemeket vétenek a szép s tiszta aszonyra, s szíveikben a buja vágynak tért engedének, sőt föltevék magokban a házasságtörő szándékot; mivel pedig jól tudták, hogy az ég tekintete az igazságos Istenre fogná őket emlékeztetni, a ki törvényének megsértését megboszúlja, s eszükbe juttatni az igazságtalanságot, melyet elkövetendők valának; nehogy tehát ocsmány kívánságuk teljesülése akadályoztassék, vagy megnehezítessék, azért szemeiket az ég látására föl nem emelek, lelkiismeretöket keresett tudatlanság által eltompítani iparkodtak. – E buja vének viselete híven tükrözi a kétkedő emberek álnok bölcsészetét. Nem látunk-e naponként szemeink előtt hasonjó példákat? Azon kevély lelkek, kik a vallást oly szívesen gúnyolják, és egy színlett védokkal, melyet valamely istentelen könyvből kaptak ki, elég hevesen megtámadják, kik azonban némely komolyabb órában ellenvetéseik gyengeségét érzik, miért vonakodnak mégis kétségeiket valamely istenszolgának, vagy egy okos férfiúnak előterjeszteni, hanem azért, mivel tudják, hogy minden kétségeik az igazság verőfénye előtt szétfolynának, ők pedig kényteleníttetnének felfuvalkodott eszükkel az isteni kinyilatkoztatásnak honolni? Azon gazdag örökös, kinek száz körülmény elég gyanút szolgáltat arra, hogy valljon oly nagy birtoka nem idegen jószágok orzásából alakült-e, miért retteg ezen gyanús birtoka iránt vizsgá-\*) Dániel XIII, 9.

latot tétetni, ha nem azért, mivel kincseit jobban szereti, mintsem azokat az ő törvényes uraiknak visszaadni akarná. Azon kereskedő, ki áruczikkeit túlcsigázza, s ezer fogásokkal él magának nyerességet szerezni: ama tiszttartó, ki az ő gondjára bízott pénzből sok hasznot tud húzni; ama szolga ember, ki csekély napi bérét titkos utakon szereti kárpótolni, kiknek mindnyájoknak nem egyszer fordulhatott meg azon kétely fejőkben: valljon jól cselekesznek-e? miért félnek mégis ez iránt egy êszélves és keresztény emberbarát- vagy lelkipásztortól fölvilágosíttatni, ha nem azért, mert az uzsora- s titkos haszonnal felhagyni nem akarnak? Amaz igazságtalan biró miért halasztia olv látszólag a pereket? miért nem vízsgálja meg az ellenpárt védokait is, miért sürget kiengesztelést, holott egyenesen határozhatna, ha nem azért, mert egy gazdagon eladót igénynek jutalmát elveszteni nem szeretné? Ezen s még számtalan más példákból eléggé kitűnik, miért nem akarnak napfényre jőni, és sötétségei keresnek. kétkedőség megsemmisíti Α mindazon hasznokat, melyek az igazság birtokából származnak. Atvámfiai! tudva van, hogy alanyilag csak úgy tökéletesülhet az ember, ha az igazságot az ő saját eredeti értelme szerint elméjével jobban és jobban felfogia, s ahhoz akaratját mindinkább és inkább alkalmazza; ha a szerint érez, gondolkodik cselekszik, és él. Jaj azon bölcselkedésnek, mely nem tudja, mihez kelljen minden vizsgálódásait mérnie! még akkor is jaj, ha van ugyan valamely mértéke, de mely nem épül az örök és állandó igazságon. Nincsen orvosló eszköz semmi puszta emberi tekintélyben. A magára hagyott ember nem taníthatja a jót elég értelmességgel, sem elegendő erőt a törvénynek nem adhat. Csak az isteni tekintély adhat elegendő hitelt s erőt az erkölcsi törvényre, s ad is az által, hogy az ember lelkébe irt törvényt az Isten akaratjából származottnak nyilatkoztatja, ki megjutalmazza a jókat, s

a gonoszokat megbünteti. Azért Atvámfiai! buzgó háládatossággal tartozunk az Istennek, hogy nekünk igazságokat nyilatkoztatott ki, melyek bujdosó életünknek sötétlő éiszakáián tüzes oszlop gyanánt világítanak, s melylyek a gyarló embert Isten, önmaga s embertársa, szentegyháza és hazája iránti kötelességeinek voltaképeni megismerésére, és gyakorta áldozatokkal járó teljesítésére hathatósan serkentik. A kétkedő bölcsészek a helvett hogy valamely igazságot fölfedeztek volna, oly képtelenségre vetemedtek, hogy még azt is a mi bizonvos kétségbe hozták, s azt merték állítani, hogy egyetlen egy bizonyos állítás, egyetlen egy valóság sincs! Elgondolhatni mily lábon állhat itt az erkölcsi tökély. A kétkedés ezen áldozatai a tudomány kelyhéből ittak a, nélkül hogy az igazság kelvhét érintették volna; vagyis búvárkodtak a tudományban, de az igazsággal mit sem gondoltak. Ok századokon keresztül tanultak; a tenger mélységét szintúgy, mint a csillagok pályáját vizsgaszemmel követték; éles elméjű nyomozásaikat semmi tárgy ki nem kerülte. és mégis fátvol van előttök, mely akadályozza, hogy annak a mit látnak, alapjára jöhessenek. Maga a világosság nekik sötétség; minden fölfedezés nekik mély örvényt okoz; és valamint azon földmívelő, ki Theba vagy Babilon földiébe ekéjét mélyebben beereszti, minden pillanatban megfeithetlen omladékokra akad: úgv szinte ezen nagy világbúvárok minden barázda mellett, melyet a dolgok végtelenségében húznak, ugyanazon tudományban, melyet tárgyalnak, új homályt idéznek elő. Ők sem a tudatlanság, sema tévedésnek nyugalmával nem bírnak; ők kelletnél többet látnak, hogy ne lássanak, és kelletnél kevesebbet, hogy megismerjék azt; és bármily nagy a bűn, mely nekik az igazságot elrejti, ők mégis oly szerencsétlenek, hogy ennek birtokába nem jöhetnek. Midőn a múlt század hitellen bölcsésze, ki mérges nyelvével mindent, ami szent, megcsipdesett, és sok

roszat hozott a világba, midőn e kárhozat fia, az ő halálos ágván feküvék, úgv tetszett neki, mintha éjsötét lelkében egy jobb világosság akarna felderülni, mert megzavarodott képvonással így szólott magához: "íme földi pálvám végére jutottam, végórám közelget, már érzem a halált az én tagjaimban. Sokáig tépelődtem örök dolgokról, de mit fedeztem föl?" -Tehát mit? tán minden bizonvnyal mégis egy világos nézetet? Oh nem! A világosság, melyet mi az ő lelkében feltűnni gondoltunk, már ismét sűrű sötétségtől boríttatott el. "Mit fedeztem föl?" kérdezi magát,és rögtön válaszol: "Semmit egyebet, mint egy bizonytalan talánt! talán van Isten, és örökkévalóság; vagy tán a kettő közül egyik sem. Tán van Isten s örökkévalóság: oh akkor jaj nekem! Talán nincs Isten, nincs örökkévalóság, de mit nyertem azután? Én mit sem találok a mi vigasztalhatna. Barátim!" E szavak után monda a körülállókhoz: "íme most elmegyek a nagy talánt tapasztalni," és ezzel meghalt.

Boldogtalan teremtmény, mely a fényes nap világosságát kikerüli, s önkényt beköti szemeit, hogy látni ne kényszeritessék. Miért nem vitted lelki sebeidet annak elébe. a ki monda magáról: "Én vagyok az út, igazság, és élet." Ő a testi romlottság körén túlemelkedő világnak napja. minden esetre elűzte volna kétséged borúit. Az ő menynyei tanításában isteni erő van, mely minden elme s szívháborúságok közt megnyugtatta volna lelkedet; akarlál kételyeidtől szabadulni? miért nem folyamodtál hozzá? ő a csalhatatlan igazság, nem hagyott volna sötétségben vigasz nélkül, ő monda: "A ki engem követ, sötétségben nem jár." A hitnek világa az ő istenességéből foly ki; a reménység biztató özöne az ő megdicsőítéséből éled föl; s a szeretet melegítő s forrasztó tüze az ő isteni szeretete által gyújtatik meg!! De nem, a hitetlen bölcsész önkényt elpártolt a mennyei világosságtól; készakarva

elnyomta magában az isteni szózatot, s az igazat a síron túl akarván tapasztalni, kétségbeesve halt meg.

Jó ember, kinek az igazság, szellemi és erkölcsi tökély szívén fekszik, mindent kedvesen fogad, mit e nagy czélra, melyben megnyughatunk, szükségesnek, hasznosnak és alkalmasnak talál: ő meg nem veti sót vizsgálja a természetet, az érzéki világ tüneményeit, búvárkodik a tudományokban, megkérdezi az észt, erkölcsi belső érzelmét, és mindezekben az igaznak, jónak és szentnek jeleit keresi, s mivel jól tudja, hogy a magára nagvolt földi vándor csak ügvgvel bajjal botorkálva juthat az igazság templomához, azért köszönettel fogad minden útbaigazítást, mely neki az ő magasztos czéljának elérésében segítségére lehet. Jó ember, kinek az igazság szívén fekszik, nem feszegeti azt, a mit véges elmével megfognia úgy is lehetetlen, mert saját tapasztalásából mélyen érzi, mily keskenyek a tudás határai, mily gyenge az értelem arra is, hogy a földi tárgyakat átlássa, annál inkább arra, hogy a mennyeiktől hozhasson ítéletet; azért teljes örömmel aláveti magát a tekintélynek, melyért egy csalhatlan Isten kezeskedik, követi a világosságot, mely megvilágosít minden e világra jövő embert; siet az anvaszentegyházba, mely egyedüli útja az életnek, egyedüli védhely minden kételyek s nyugtalanító elmefuttatások ellen; itt kívánkozik pihenni lelke az egyháztitkainak árnyékában, távol a hitetlentől, ki azoknak megfoghatatlanságát gúnyolja, távol a vakmerőtől, ki azoknak mélységeit mind hiába kimenteni akarja. Jézus anyaszentegyházának jutott a magas feladat, a kétkedő szívnek gyötrelmeit megenyhíteni, s a vélemények szélvészei által ide s tova hányt-vetett hajócskát az igazság s üdvesség partjára elvezetni.

Úgy van Atyámfiai! az emberi ész fogyatkozásait legjobban kielégíti a keresztény katholika anyaszentegyház, midőn csalhatlan

isteni tekintélyével minden elmeháborító s szívgyötrő kétkedéseknek véget szakaszt. Jézus egy gyermeki, előítéletektől ment hitet kívánt, s tanítvánvainak nyilván mondotta: "Hacsak nem lesztek olyanok, mint a kisdedek, be nem mentek mennyeknek országába." Jézus ezen szavakkal azt kívánta, hogy gyermeki öszintességgel és engedelmességgel fogadjuk az ő hitét. A gyermekek elhiszik azt, a mit nekik tanítójok mond, ha szinte annak módját és igazságát át sem is látják, ők megnyugosznak a tanítónak tekintélvén, kinek jósága- s tudományáról meg vannak győződve; majd mikor az okoskodáshoz hozzá szoktak, akkor világos lesz előttök azon igazság, a mit még addig a tanító tekintélyeért hittek, sőt vannak olvanok melyeket csak akkor érthetnek meg. mikor már az iskolából kikelnek, és meglett emberekké lesznek. Így a religióban is csak hit által járunk, beveszszük, elhiszszük azt, a mit a hazudni nem tudó Isten mond. noha annak módját még akkor nem értjük; vannak igazságok, melyeket csak későbben sok elmélkedés és gondolkozás után értünk meg; és vannak igazságok, melveket elébb meg nem értünk, hanem csak mikor a gyermekkorból kikelünk, és egy boldog örökkévalóságban az Istent színről szinrelátandjuk. "Valaki az Isten országát (evangeliomát) úgy nem veszi be, mint egy kisded gyermek" (okos atyjának híven engedelmeskedvén) "be nem megyén abba." \*)

A ki kételkedik, az előtt holtan fekszik az evangeliom. Jézus tanításában isteni erő van, mely megvilágosítja az elmét, s a szívet üdvös érzelmekkel tölti el. De mit használ ez a kétkedőnek, a ki távozik a világosságtól, s az ő szívét megkeményíti. Az igazság csak akkor vehet erőt értelmünkön és szívünkön, ha alázatos önmegadással követjük, fogva viszszük korlátolt tehetségeinket, s Istennek felajánljuk. S valljon milyen hitet kívánt Jézus Krisztus az ő követőitől? bizonyára nem

<sup>\*)</sup> Márk X. 15.

ingadozó, hanem erős hitet, mely lelkének javáért örömest adia mindenét, a mivel azon kívül bír: melv nem ijed viszsza a nehézségektől, melyeket a világ s testi kívánságok, az élet kevélysége, az elferdítő álokoskodás, a jutalmakkal kecsegtető hitszegés, vagy az ellenkező divat és szokás gördítnek mindenki elébe, a ki igazán keresztény akar lenni. Az erős hit és szilárd meggyőződés nélkül lehetetlen leendett végbe vinni azt, a mi oly fényes sikerrel megtörtént. Mondjátok meg Atyámfiai mi lelkesítette az apostolokat, hogy elhagyják mindenöket, feleségöket, vagyonukat, hazájokat, s elszéledve a világ minden részein hirdessék a megfeszített Krisztust. kit a zsidók botránkozásnak, a pogányok balgatagságnak tartanak vala: hirdessék, noha mindenütt akadálv és veszedelem áll eléjök? Mi lelkesítette őket, hogy e fáradságos vállalattól és munkától nem ijeszté őket vissza sem a tömlöcz, sem az ostorozás, sem a megköveztetés, sem a lefejezés, sem az éhség, sem a meztelenség, sem az élet, sem a halál? Szent hit égett kebleikben, s az Úr lelke virasztott felettök. Mi lelkesítette az első keresztényeket, hogy az apostolok tanítását elfogadták? Néhány év múlva menynvire megváltoztak az idők! Előttünk a pogány kor története, s a világ telve vala mindenféle igazságtalanság-, gonoszság-, fajtalanság-, csalfaság-, irigység-, gyilkosság-, versengés-, álnokság-, szeretetlenség-, hitetlenség- és könvörületlenséggel. Vajjon ki változtatta meg a bűnös világnak ezen erkölcseit? A keresztény hit s meggyőződés. Hirdettetett a gonosz világ fiainak: "Ne szabjátok magatokat e világhoz, hanem változzatok el a ti értelmeteknek megújulása által," \*) és a világ romlott fiai nem kételkedtek többé, nem ingadoztak többé, hanem azonnal megvetették mindazt, mit a gonosz világ javai, és nagyra becsül; azonnal követték a hit világosságát, mely elméjök- s szívöket földerítette. Hirdettetett a fös-\*) Rom, I. XII, 2.

vényeknek: "Ne gyűjtsetek magatoknak kincset e földön," és a fősvények már nem akarnak gazdagok lenni, hanem versenyt eladják jószágaikat, s azoknak árát az apostolok lábaihoz rakják! Hirdettetett a fajtalanoknak: "A ki testben vet, a testből aratja az ő veszedelmét," és a fajtalanok harczba kaptak az ösztönökkel, a szívet szeplősítő képeket megvetették, s gondjokat a tisztaság szerelmére fordították. Hirdettetett a kevélyeknek: "A ki magát felmagasztalja, megaláztatik," és a kevélyek megtörték szívok dagályát, megalázták magokat, s tökéletlenségöket megismerték. Hirdettetett a haragosoknak: Ellene ne álljatok a gonosznak," és a haragosok elfojták magokban a gonosz indulatot, békével viselek a bántalmakat, és minden boszüvételtöl tartózkodtak. Oh szent hit, mily hatalmas a te erőd s meggyőződésed!

A kétkedő előtt veszteg állanak az isteni parancsok, az erkölcsi törvények, mert mind a két rendbeli törvények lelkiismeretes teljesítése rendíthetetlen hitet és meggyőződést föltételez: e nélkül amaz vagy lehetetlen, vagy bizonyára nagyon szárnyaszegett leend. Így p. o. olvassuk a szent evangeliomban az önmegtagadás szigorú parancsát. Első tekintettel elborzad az egész emberi természet, feljajdul az érzékenység, s a miként mély titok az elmére nézve a szent háromság, úgy mély titok az akaratra nézve a fennidézett parancs: de ha megfontoljuk a törvényhozót, s látjuk a parancs erősítő isteni szentesítést: megtörjük Isten kedvéért s tekintélyeért természetünket, s oly cselekedetet viszünk véghez, mely mindenkora legnehezebb cselekvények közé számíttatott. "Erősebb a ki önmagát meggyőzi, mint a ki legerősebb várakat vesz be." így olvassuk továbbá: "Szeressétek ellenségeiteket." Ez is az érzéki emberre nézve kemény, felette kemény törvény; a test s vér fellázad ellene, s az önmagára hagyott ember sokkal gyengébb, hogysem ennek súlyát elviselhetné. Hogyan szeresse azokat, kik őt megbántották? hogy viseltessék jó indulattal hozzájok, miután öt gyűlölik. De ha meggondoljuk, hogy ez a mindenható Istennek akaratja, sőt nyilvános törvénye: ellenszegülünk boszúvágyó természetünknek, keblünkhöz szorítjuk ellenségeinket, s oly cselekvényt viszünk végbe, mely több erőt, nagyobb tökélyt föltételez, mint minden evangeliomi csodák elferdítése, kétségbehozása.

Az erkölcsi tökélyre tehát csak a hit segedelmével emelkedhetni föl, ha t. i. azon elméleti igazságokat, melyekkel a keresztény erkölcsi törvények legszorosabban összakapcsolvák, hódolattal elfogadiuk mert ha Krisztus Istenembernek rendületlenül nem hiszünk, és parancsainak föltétlenül nem hódolunk, az önmegtagadás és boszúvágy pillanataiban igen hamar találandunk egy kis rést, melyen az érzéki ember kisurranhat, és sokszor, mint jól végzett dologról, dicsekhetik is. Az emberi akarat szünetlenül hányatik az indulatoktól, valamint a hajó a csapdosó haboktól. Márpedig, valamint hogy a hajó az elmerüléstől megóvassék, vasmacskáját (horgonyát) szükséges a tenger fenekére aláereszteni; úgy szinte az akarat is csak akkor vezetheti át lelkünk hajóját az üdvesség partjára, ha horgonyát az örök igazság fenekéhez megszilárdítjuk. - S íme az atyának örök bölcsesége! Krisztus Jézus rendíthetlen hitet és akarati szilárdságot akarván eszközölni, alapította az anyaszentegyházat; ennek adta át az igazság országának kulcsait "hogy ne legyünk többé éretlen gyermekek, és ezekhez képest ne habozzunk, s ide s tova ne hányassunk a tudománynak akármely szele által, az emberek ravaszsága által s ennek adta át amaz üdvességes zabolát, hogy a szent bölcsesség s boldogságra igazítsa azon szilaj gerjelmeket, melyek, ha fenyíték alatt nem tartatnak, elszaggatván az okosságnak gyeplőit, a vedelem örvényébe ragadnak. Krisztus az ő anyaszentegyházát megvíhatlan alapra (Péterre) fektette; szegletköve pedig ő maga, ki által az egész építmény szép renddel összefoglaltatatván, növekedik, hogy az Úrnak szent temploma legyen.¹) S ő rendelt némelyeket ugyan apostolokat, némelyeket pedig prófétákat, másokat pedig evangélistákat, némelyeket ismét pásztorokat és tanítókat." Mindezekéi pedig a végre rendelte, hogy tanítsanak, áldozatot mutassanak be, és a szentségeket kiszolgáltassák "míg mindnyájan eljutunk a hitnek s az Isten fia ismeretének egyességére, míg tökéletes emberkort érünk a Krisztus Jézus termete teljességének mértékéhez képest.²)

Az Isten akarja, hogy minden ember az igazság ismeretére jusson, s így kétséget nem szenved, hogy gondoskodni fog róla, miszerint Krisztus által a világnak adott igazság biztosan és egészen megőriztessék. Jézus a világ megváltója, mint feljebb említettük anyaszentegyházat alapított, azt akarván, hogy ez az anvaszenegyház az ő tanítását fentartsa és hirdesse. Sz. Pál apostol ezen egyházat igazság alaposzlopa s erősségének nevezi.<sup>3</sup>) Tehát nála lehet bizton az igazságot megtalálni. A mit az egész anyaszentegyház minden időben és minden helven hisz és tanít, legyen az Írásban vagy hagyományban, az valódi és bizonyos igazság, s ettől a kereszlényeknek nem szabad eltérni, mert az igazság nem forog a mi értelmünk s fejünk szerint, hanem nekünk kell a mi értelmünket és fejünket az igazság szerint igazgatnunk. Ha tehát a hírlapok és röpiratok a vallásos dolgokban naponként világosság s haladásról beszélnek, és némely együgyű emberek elhiszik: az szint oly ellenmondás, mintha az "egyszeregy" haladásáról beszélnének, és haladni akarván, mondanák; "kétszer

J) Efez. 1, II.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Efez.!. IV.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Tim. 1 1. III, 15

kettő-öt." - Vagy volt igaz az, mit Krisztus tanított, vagy nem volt igaz. Ha igaz volt úgv igaz ez ma is és örökké, és az igazságtól egy hajszálnyit sem lehet előre haladni kivévén, az igazságtól a hamisságba. Azért mondia Jézus: "Az ég és föld elmúlik de az én szavaim élnem múlnak" \*) A ki pedig azt mondja, hogy nem volt mind igaz, a mit Jézus kezdetben tanított, az Krisztus ellenese (Antrichrist), az káromolia az Isten fiát. A hírlapvilág az erős és telies igazság ellenében úgy áll, mint a mécsesvilág a nap ellenében. A mécsvilágnál előre lehet haladni, s vele tetszés szerint bánni, de a nap ember-körünk felett áll, és nem hagyja magát a föld fia kénye szerint igazgattatni. – Ha a keresztény világ meg akarja tudni, mi legyen bizonyos ügyben a régi apostoli igazság: akkor zsinat tartatik; az egyház előjárój különféle világrészekből összejönek. tanácskoznak, és kimondják az egyház tanítását. A mit az apostolok utódi, a mit az egyházi gyülekezet kinyilatkoztat, és a többi egyház elfogad: az hitágazat, és igaznak kell lenni, mert Krisztus az ő egyházának a Szentlelket segítségül ígérte a világ végezetéig. És azért már az apostolok idejében tartatott első egyházi gyülekezet e szavakat használta:;) .. Tetszet a Szentléleknek és nekünk." 3)

Hogy a katholika egyház ítéletei változatlanul igazak, az szinte onnét is kitetszik, mivel az egyház az ő hitágazataitól még soha el nem tért. Ő köthet ugyan és

<sup>1)</sup> Máté XXIV. 34.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Apóst, Csel, XV, 28.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Igen furcsa volna, ha az üdvezítő, az ő ígérete szerint, az egyház főnökeit a tévelygéstől meg nem ótalmazná, midőn azt VIZSgálják, mi az ő tanítása, miután mégis némely ember azt képzeli magának, hogy van annyi esze és értelmi világossága, miszerint o a szentírást biztosan magyarázhatja. És még furcsább volna, ha a szent könyveket minden kézmíves biztosabban magyarázhatná, és az igazi-értelmet nagyobb sikerrel megtalálhatná, mint az egyház fölszentelt püspökei és tanácsai minden időben összevéve.

oldozhat, rendeléseket tehet és ismét felfüggesztheti azokat p.o. a böjt, ünnepek, szertartások st. eff. dolgában, de új tanítást soha nem tolhat hívei nyakára, sem a régit el nem törölheti, mert az ő tanítása amaz örök igazság, melylyet Jézus a világra hozott, és az egyház őrizetére bizott. Azért az egyház még sohasem engedett egy szentséget is kihagyni, vagy az Úr vacsoráját még soha sem értelmezte máskép, mint most; készebb levén millió emberek elpártolását megsiratni, mint Jézus isteni tanításából csak egy jottát is feláldozni.

Az anvaszentegyháznak közvetlen zonysága van azőtekintélyéről. Ő maga hallotta az Úr szájából mivé kell neki lenni, midőn az isteni mester így szólott hozzá:..En veletek maradok a világ végezetéig; "ő maga nyerte Jézustól az ígéretet: "Elküldöm az igazság lelkét, a ki nálatok marad, és megtanít titeket minden igazságra." Ő neki mondatott: "Valamint engem elküldött az atya, én is elküldtek titeket." Az ő fejének s nem másnak mondatott: "Te vagy Péter. azaz kőszál, és ezen a kőszálon építem az én egyházamat, és a pokol kapui erőt nem vesznek rajta." stb. – Nincs nagyobb bizonyság, mint saját magunk. A hagyományt okfők az egyház csalhatatlanságáról e közvetlen bizonyságból szakadnak. Egyház nélkül nincs Krisztus, nincs szentírás. Az egyház tekintélye őrizte meg a hit titkait a számtalan meghasonlások, eretnekségek közepett; s ha a szentírásnak minden nyoma ebben a pillanatban eltöröltetnék is, a kath. egyház ugyanaz maradna a mi volt, mi előtt a szentírásnak csak egy betűje is íratott. Az egyház tekintélye Krisztust képviselő isteni tekintély, és azon órában, melyben az egyház tekintélye megszűnik, vége szakad Krisztus tekintélyének is. És ekkor ismét a régi sötétség, bizonytalanság, kétkedés, hitetlenség s bálványozás áll be; egy vészteljes örvénybe esünk, melyből nem szabadít meg többé az új Krisztus, –

A mondattakból kitetszik, hogy a keresztény vallásnak egész rendszere tekintélven alapúi. Az Isten úgy rendelte, hogy a határokkal körülvett s hibának kitett ember az ő értelmét a tekintélvnek aláia vesse: azért nem elégedvén meg azzal, hogy igazságokat nyilatkoztatott melyek az ész, s természet határai közt foglaltatnak, még oly igazságokat is nyilatkoztatott, melvek az emberi elmének élét és szemléletét felülhaladják, hogy az ember ismerje meg kötelességét, t. i. alávetni önértelmét azokban, melyek a hit és vallás dolgaihoz tartoznak, mivel az Isten hit által rendelte üdvezíteni a világot. Míg eljőve a teljes idő, rendkívüli gondviselése által tartotta fen az ő kinvilatkoztatásának teljes épségét; azután pedig rendelt egy állandó, hibázhatlan, látható tanító kart, melynek vezérlete alatt bizton lehessen haladni az üdvösség útján. Ezen tanítókart rendelte az anyaszentegyházban, melyet Krisztus saját vérén szerzett, és a pásztorok egyetemében egy látható fő kormányzása alatt, mely az egész testre hatna, és az egész egyházi épületnek alapjául szolgálna. Rendelle, hogy ezen egyháznak minden egyebek alávetessenek, ha nem akarnak pogányok és nyilvános bűnösök gyanánt tekintetni, azaz kizárva ezen társáságból, mint felségsértők és örök kárhozat fiai lenni

Ezen egyháznak adta át a kinyilatkoztatás letéteményeit, s megparancsolta, hogy az ő nevében hirdesse az evangeliomot minden teremtménynek, azaz minden helyen és minden időben, az ő segedelmét ígérvén neki, hogy soha e hivatalban meg ne fogyatkozzék, se ne hibázhasson. Akarta, hogy az ő segedelmének záloga, csodák, jóslatok és más lelki ajándékokban kitűnjék, és hogy mindenkor új fiakat szüljön, s azokat a szentek teljes számához nevelje. Ezen okból az anyaszentegyház egy magas és távolról látható kősziklán épült városhoz

hasonlíttatik, hogy minden nemzetek könnyen rá akadhassanak, s kebelében üdvözülhessenek.

Azegyház tekintélye egyaránt hasznos a tudós és tanulatlan emberekre. Az egyház csalhatatlan tekintélvére támaszkodva könnven jut az igaz hithez a tanulatlan vagy keményebb elméjű ember, kit részint gyengélkedő alkotása tesz alkalmatlanná a tudományra, s azért bármiféle fáradozások után sem érhetné el az emberi ismeretek azon fokát, mely az Isten megismerésében áll; részint a házi szükségek akadályoztatnak a szemlélődésnek szentelni annyi időt, hogy az emberi ész nyomozásainak legfelsőbb lépcsőjére emelkedhessek föl; ez most a nélkül, hogy abban törnie keljen a fejét, hogy mit tanított Krisztus, mit az apostolok, mit hittek minden időben a keresztények, minő alapon nyugszik mindegyik hitágazat, hogyan kell érteni a szentírást? szívének együgyűségében megtanulja az apostoli hitvallást, fiúi engedelmességgel elfogadia az egyház hitét. s ez által oly kincsnek jut birtokába, melyhez képest a legfellengzőbb bölcsészek fölfedezései elenyésznek. De hasznos az egyház tekintélye a tudósoknak is, kiknek vizsgálódásait üdvességes korlátok közé szorítja. Nem kivan tölök vak és buta hitet, sem a hitet az ész ellen n|m háborítia fel, sem az észt a hit ellen, hanem mind a kettőt tiszteletlen tartja, mind a kettőt Isten dicsőítésére, ez által pedig tökélyesbülésünkre, boldogságunkra s üdvösségünkre kívánja használtatni. A keresztény kath. bölcs az ész segedelmével kikeres és előhord minden okot Krisztus tanításának, az igaz hitnek felvilágosítására, megerősítésére, védelmére; a szent hit oktatásival kiegyenlíti, kitisztítja esze s belátása göröngyeit, kipótolja hiányait, földeríti homályait, eloszlatja kétkedéseit. A keresztény kath. bölcs mélyen érzi a századok tapasztalására épített igazságot, hogy az önmagára hagyott legjelesebb ész is számtalanszor tévedez, és csak akkor ragyog teljes fényében, midőn az isteni felség előtt megalázódva, határozott állapotját megismeri, s magát az anyaszentegyház tekintélyének alája veti. Az anyaszentegyház tekintélye semmi tévedésre nem vezethet soha, nem tévesztheti a halandót végczélja útjától. 1)

Az egyházi tekintély megvetése a világi hatalom tekintélyének megvetését vonja maga után. Minden tekintélynek t. i. csak annyiban van hatása, a mennyiben az az isteni tekintélyen nyugszik, mivel minden emberi rendelés csak annyiban tiszteltetik valósággal, és talál engedelmességet, a mennyiben kifolyása az isteni rendelésnek. Hogy is lehetne valakivel komolyan elhitetni, hogy az ember, ki Istennek az ég és föld legfőbb urának törvényét önhatalmilag értelmezi, ne magyarázhatná még több joggal saját esze szerint az emberi törvényeket? A szabad vizsgálat elve azt

1) A szakadárok és eretnekek az anyaszentegyház tekintélyét elvetették, s ennek helyébe az egyéni szellemet, szabad egyéni felfogást és meggyőződést hozták be. Az egyház tekintélyétől elpártolt atyafiaknak nem kell semmi hitbeni bíró, a ki a szentírásnak valódi értelmét nekik magyarázhassa, isteni ihletéséről jót álljon; lelköknek egész ügye tehát saját önkényüktől függ, s bár magokat lelki juhoknak, tanítványoknak s keresztényeknek tartják, mégsem tartoznak lelki pásztoraiknak, tanítóiknak vagy lelki előjáróiknak szavára ügyelni, hanem bár mit tanítsanak is a lelkészek, ők kizárólag saját ügyességükre, belátásokra s meggyőződésűkre hagyatnak; hihetik a mint, s mit akarnak. Szabad vizsgálat elvéhez ragaszkodván, magok felett nem ismernek semmi hatalmat; egyéni ész és meggyőződés határoz a felett, mit kell hinniük és cselekedniük. E szerint mindnyájan szegény eszükkel bíráskodnak a szentírás felett, és csinálnak magoknak hitet egyéni belátásuk, érdekeik és szenvedélyeik szerint,

De valljon milyen gyümölcsöket termett eddig is e szabad vizsgálódás elve? tán nagyobb világosság lett, mióta észhőseink az igazság templomába berohanván a szentélynek szőnyegét ketté hasították? tán az emberek bölcsebbek, okosabbak lettek, mióta kétkedő bölcsészeink végtelen zavarának az emberiség nagy részét feláldozták? tán a népek boldogsága a családi és társadalmi jólét, megelégedés erősebb alapra helyeztetett? Ki merné ezt állítani, miután a mindennapi tapasztalás bizonyítja, hogy azóta a nemzetek kölcsönös rokonszenve, s

hozza magával, hogy valahányszor ezen elvhez ragaszkodó embernek egyéni lelkiismerete és meggyőződése a felsőbb lelkiismeretes meggyőződésével ellenkezésbe iő, ellenszegüliön, s egyéni hites belátása szerint cselekedjék, s ekkor jaj minekünk, főleg hogyha az ítéletében tévelvgő lelkiismeret foglalia el szívünkben a törvényszéket; hasonló lesz az azon országhoz, hol egy kegyetlen uralkodónak féktelen hatalma a gonoszság bélvegét süli arra, a mi szent, és szentté teszi azt, a mi gonoszság; igazságnak kiáltja az álnokságot, bünteti az erényt, s megkoszorúzza a bűnt. Ha a tekintély meggyengítetik, meggyengülnek az onnan származó szabályok, mindenki saját módja szerint fog gondolkodni, Ítélni és cselekedni; megszünendik azon mély meggyőződés, mely az élet erejét teszi; megszűnnek a közönséges hit elvei, melyek a törvényeket szentesítik; az engedelmesség rabszolgaságnak, a törvényes uralkodás tulaidon kényszerinti elnyomásnak, elviselhetlen igának fog neveztetni. Ebből világos, hogy az anyaszentegyház isteni

a családok őszintesége megfogyatkozott; mindennemű súrlódás megelégedetlenség, lázadások támadtak.

Úgy van Atyám fiai! mióta az embereka csalhatatisteni tekintélyt a kinyilatkoztatott igazság napfényét a katholika egyházban elhagyták, mindig mélyebben a 1 esülyedének az isteni ige tagadása- s g y a láza s á b an, és állítanak magoknak saját ízlésök szerint kártvaházakat, s azt hiszik, hogy ezekben jobb lakni, mintsem a világos hegyen, az Úr sátorában; mert szabadoknak gondolják magokat, szabadoknak isten törvényétől, mely a szenvedélyeket fékezi; szabadoknak az isteni hittől, mely a lelkiismeretet kötelezi A szabad vizsgálat nyomán letaszították az Istent az ő trónjáról (t. i. vakképzeletökben); megtagadták Jézus istenségét, s mindent, a mi csak vallásilag közönyös szellemeknek nem tetszik, az elavultságnak, sötétségnek, obscuritásnak, megvénült syllogismusoknak, babonaságnak s bigotteriának vermébe száműztek, a keresztény engedelmesség s gyermeki szeretetnek minden érzéseit aláásták, Ha rendszereiket vizsgáljuk, azt veszszük észre, hogy igen elmésen vannak elintézve; egyik foly a másikból, egyik a másiknak alapúi szolgál és minden következetétekintélyének megyetése csak a forradalommal éri el utóisó végét· világos az is, hogy a szabad vizsgálat elve minden fenálló hatalom s társaságnak felforgatására vezet. Mindezeknek ellenében megrendithetlenül áll a keresztény kath. anvaszentegyház: s valamint az első századokban a szikrázó kardnak. a gúnynyal telt bölcseszeinek üldözését kiállotta: úgy napjainkban is a szent kereszt ellenségein fényes győzelmeket arat. Az álnok bölcsészet s rosz akarat isteni tekintélyét lerontani ügyekszik; gonosz tervének kivitelére nem hagy kísérletlenül semmi eszközi: fölkeres minden utat, csak az igazság s őszinteség útját nem. Azonban az anyaszentegyház mindig nagyobb s fényesb diadallal kel ki harczaiból, anyai szűz mellén szétporlanak minden szennyes törekvések. A meddig csak isteni tekintélvének hatalma ér: enyészik a lelki vakságnak köde, fogy a babonás balgatagság, okosodnak a tudatlanok, elfojtódnak a szilaj indulatok, szelídül a harag, száradnak akönyek, reménylenek a kétségbeesettek, elpirulnak a szemtelenek, adakoznak a fösvények, munkálkodnak a a hivalkodók, minden térd meghajol Jézus szent nevének, minden szív megnyílik parancsinak.

sen, sőt mesterségesen látszik kigondolva lenni, épen úgy, mint midőn egy mérges növény magyából szár, ág, levél, virág és gyümölcs fejlődik ki; ez csal. mert az emberek megfeledkeznek azon mérges magról, mely elvettetett, vagy épen nem tartják mérgesnek, miután a hamis tanítás a gondolatszabadság s érzékiség szenvedélyinek hízeleg, rá esnek tehát mint legyek és magokba szívják a mérget a társaság és saját lelki üdvösségök veszedelmére; s így támadtak napjainkban a szabad vizsgálat nyomán ama híres rationalisták. materialisták, socialisták, pantheisták, nist ák vagy másképen democraták, radikalok és ral ok, kik azonban, igazat mondva, kisebb nagyobb mértékben mind Krisztus ellenesei, t. i. a kereszténységnek ellenségei; halálvészgümők a társaság testén, melyek azt mindinkább feloszlásához viszik, ha még jó idején nem jő az orvos és a haláltól meg nem szabadítja. Ez szoros fejleménye a szabad vizsgálati elvnek.

Végtére, mielőtt jelen elmélkedésünket bezárnók. még egy figyelemre méltó dolgot akarok megemlíteni. Valamint a szabad vizsgálat elve, feltörvén a titoktelies barlang pecsétjét, melyben bölcs szabályok által a szélvészek és viharok függésben tartatlak: az embereket az ő szenvedélveikkel ellenkező hit s fegyelem megronlásas tagadására vezette; úgy viszont az isteni tekintély előtt való megalázódás és hódolat az embereket mindig nagyobb tökélyre, szellemi és erkölcsi magasságra segítette. S valamint találkoztak férfiak, kik a sötétség fejedelmével szövetkezvén, az ő kétkedésök s tagadásaik által ennek hit, egyelem s emberpusztító terveit előmozdították; úgy szintén nem hiányzottak soha apostoli buzgóságú férfiak, kik az ő rendíthetlen hitök, égbe emelő reménységök, s önmagát feláldozó szeretetök által az anyaszentegyházat megdicsőítették, és a keresztény vallás igazságáról fényes bizonyságot adtak. Elhallgatván itt a számtalan szentatyákat, lelkes főpásztorokat, pápákat, püspököket, figyelmeteket még csak a szerzetes rendekre kérem föl. Atvámfiai! a keresztény vallás igazságáról sziklaszilárd hitet, s az emberiség javára való csodálatra méltó feláldozást látunk a szerzetesrendeknél. Itt látjuk az evangeliomi tanácsokat, az önmegtagadás nehéz mesterségét életbe léptetve; az ő történetök mutatja azt hogy, valahányszor közvilág szükség hozta magával, az egyház az ő kebléből mindig különféle rendeket szült, részint hogy az ő szolgáinak magasabb élet módját a világnak megmutassa, részint hogy nyomorgó híveinek szenvedéseit envhítse. Szükséges az elvadult népeket csendes lakhelyekre szoktatni, s velök a földmívelés áldásait éreztetni; előjönek a benedekiek, kik szent buzgóságtól lelkesíttetvén, nem kímélnek semmi fáradságot, rászánják magokat a terhes útukra, a vadonokat kiirtják, a földet felszántják, az elvadult ifjúságot tanítják, és ezzel a polgári élet első alapját megvetik

azon szilaj törzsököknél, melyek a kereszt szelíd igáját fölvevék

Kereszténytelen önzés következtében a szeretet meghidegülni látszik, s ekkor fölébred egy istenes szent János, a ki számos hős lelki férfiakat szerez magához, kik életfeladatul teszik magoknak szegénységben, mezítelenségben és kimondhatlan önmegtagadásban az emberi nvomort a legelhagvatottabb barlangokban fölkeresni · kik minden jutalom nélkül a legutálatosabb betegeket ápoliák, és a keresztény felebaráti szeretetet minden személyválogatás nélkül legnagyobb feláldozás által hirdetik. Megragadia a keresztény népeket a gondolat az ázsiai barbárság előnyomulásának gátot vetni, az üdvezítő által vérrel áztatott helveket meghódítani, az ő sírját megszabadítani, a jámbor keresztény zarándokokat megótalmazni, s ekkor az egyház saját lovagrendek et szül, kiknek fogadalmok vala az elnyomott kereszténység védelmére fegyvert viselni, és a muzelmani vadság elözönlését gátolni.

Számtalan keresztények rabiga alatt sínlődnek a hitetleneknél, veszélyben forognak egyszersmind a hitnek legdrágább kincsei; ekkor Isten azegyházban egy Mathai szent Jánost, egy Novaskusi szent Pétert támaszt, kik hös sereget szereznek magokhoz, evangeliomi szegénységben a földet körüljárják, kegyes adományokat gyűjtenek, ezzel a tengert átvitorlázzák, és szükség esetében önmagokat ajánlják oda váltságdíjul, hogy a foglyokat a hazának viszszaadhassák. Megtámadtatik az egyház az ő hitének alapjaiban; ekkor fölkelnek a Jézus társaság abeli a t v á k, kik az ő fáradhatlan küzdelmök, erényeik s tudományosságuk által a szent anyának a föld legnagyobb részét megtartják, és a fölfeszítettnek több imádókat szereznek, mint valaha a hamis próféták elcsábítani képesek valának. Az egyház kívánsága: minden tudományt, minden nevelést vallásos alapra fektetni, és

igazi képzés által az emberiséget megnemesíteni, s ekkor ismét föllelkesül egy Kalazanczi szent József. a ki számos férfiakat vesz magához, kik a népnevelésre adják magokat, hogy a kor reményeinek szívében a földi tudományok fényénél egyszersmind a minden bölcseségnek kezdetét, az isteni félelmet becsepegtessék. S így végig mehetnénk minden századokon, mindenütt és mindenkor akadunk férfiakra, kik az anvaszentegyház rendíthetlen hitéhez ragaszkodván, nagy s dicső dolgokra törekedtek. Szinte napjainkban is magasan lobogó kebellel latiuk az izzadva fáradó munkások iparkodását az Ur szőlőjében- látiuk a valódi szeretet, az önfeláldozás és szent lelkesedés példaképeit, mikép öntözik önvérök csépieivel a hit rettenthetlen bainokai a még kemény s míveletlen vad szívek rögeit, hogy őket az igazság életéhez vezethessék. A szeretet tüzétől ösztönözve semmitől nem rettegnek: szárazon és tengeren keresik fel azokat, kik homályban és a halál árnyékában ülnek, hogy őket az újjászületés fürdője által kiragadhassák az ördög szolgasága alól, s isten gyermekei szabadságába helyeztessék, így nyilatkozik a rendíthetlen keresztény hit, s az emberiség javáért önmagát föláldozó szeretet!

Atyámfiai! megérthettétek eddigi szavaimból, hogy a kétkedőség gyalázatos és káros magára a kétkedőre, veszélyes a közjóra nézve. Az embernek legfőbb kincse az igazság ismeretében van: igazság nélkül a vélemények tengerében úszkálunk kormány és vezértű nélkül szenvedélyeink szélvészeinek kitéve. A valónak az igaznak ismeretére vagyunk alkotva. A lelket hiába ringatja gyönyör és szenvedély, hiába emelkedik tudomány és művészet szárnyain, hiába hordja homlokán a haladás csillagát, s repked előtte hír nyomán becsület és közvélemény, ha igazságon nem alapulnak, hideglelős lesz minden dicsőség! Szívünk, lelkünk csak az igazság birtokában találja az ő boldogságát. Sok

igazságot megértünk természet szerinti úton, úgymint: belső érzés, józan ész, külérzékek és emberi tekintély által, melveket okosan kétségbe vonnunk nem szabad; és vannak igazságok, a hit körébe tartozók, melveket természetfeletti csalhatlan tekintély miatt gyermeki bizodalommal elfogadni tartozunk. Az emberi ész fogvatkozásait legjobban kielégíti ama mennyei mester, kinek a szent hegyen fényes bizonyságot adott az atva Isten, mondván: "Ez az én szerelmes fiam, kiben nekem jó kedvem telt,"őt halgassátok." "Úgy szerette világot, hogy az ő szerelmes fiát adá érettünk," hogy ne habozzunk, s ide s tova ne hányassunk a tudománynak akármely szele által. Jézus hitet, rendíthetlen hitet kívánt tanítványi- s követőitől; azért alapította meg az anyaszentegyházat is, mely csalhatatlan tekintélyével a világ végezetéig tanítsa s hirdesse az igazságot. Az anyaszentegyház tekintélye hasznos a tudós és tudatlanra nézve. Az egyház tekintélye nem kivan vak s alaptalan hitet, az észnek is illő helvet mutat ki, s csak azt kívánia, hogy a hit dolgaiban a legfőbb észnek hódoljon. Az anyaszentegyház tekintélyének hódolni nem szégyen; az ő tekintélye nem emberi tekintély; az ő tanítása nem emberi tanítás, s az ő igazsága örök igazság! Az emberi ész csak addig ragyog teljes fényében, míg ezen tekintélynek rendíthetlen horgonyához kapaszkodik; mihelyest pedig önerejébe bizakodva elszakad tőle, és saját vitorlájára bocsátkozik, ekkor mindennemű kételyek viharitól űzetve elsodortatik, míg az istentagadás borzasztó ösvényéhez jut, sitten vagy szédelegve alámerül, vagy vissza kell ternie az isteni tetekintélynek biztos partjára. Azért Atyámfiai! szívünk mélyéből adjunk hálát az Istennek, hogy minket a természeti okosság halavány világa mellett egy csalhabízott, mely lelkiismeretünket tekintélyre tatlan biztosan vezérli, s nem engedi, hogy azt az indulatok vihara, a világ szédítő okossága, vagy az önhaszonlesés

elnémítsa. – A kétkedőség megöl, a hit éleszt: a kétkedőség első lépés a hitetlenségre. Az isteni hit megőrzése az anyaszentegyházra bízatott: az ő tekintélvének megvetése minden hitnek tagadására szokott vezetni; a polgári törvények az isteni tekintélytől nyerik szentesitésöket, s azért az isteni tekintély megyetése a polgári hatalom tekintélyének megvetését, felforgatását vonja maga után, s teljes anarchiával végződik. Így boszulja meg magát az igazság azokon, kik azt elnyomni iparkodnak. Jaj az ártatlan ifiúság megátalkodott elcsábítóinak, kik az iskolákban a kétkedésnek nagyon veszedelmes szellemét szítogatják, s az ártatlanok gyengéd szíveiben a legjobb anya iránti gyűlöletet becsepegtetik. Jaj a hamis vezéreknek, kik a tévutakat virágokkal behintették, hogy az igazság útjáról annál többeket elszédítsenek. Hagyiuk a kétkedésnek az ő hamis tétémenyeit, és csalékony világát; ne féljünk az eltévedéstől haladván azon az úton, melyet maga az örök igazság Krisztus Jézus jelelt ki nekünk. Ragaszkodjunk azon szentséges tanításhoz, mely egyedül képes újjászületésünket véghez vinni, s a helyett, hogy elménket haszontalan kétkedésekkel elborítsuk, nyugodjunk meg az anyaszentegyházcsalhatatlan tekintélyén, mely másképen "igazság erőssége-s oszlopának" is neveztetik. Egyébiránt ha valakinek kétségei támadnak ne hordia azokat magával hanem fedezze föl lelkipásztorának, ki a tévedőt útba igazítia, s a habozót megtámasztia; minek emésztené magát midőn kész a segély! ne titkolódzék, hanem őszintén tárja ki, s nyissa fel szívének minden rejtelmeit, s azonnal, mint füstfelleg, elfognak széledni a kétkedőség borúi, melyek szívét és lelkét homályban tartották. Leginkább pedig folyamodjunk kétkedéseinkben a világosság atyjához, s kérjük őt alázatos szívvel, hogy megismertetvén velünk az igazságot, ez élet után vezessen el minket ama szent országba, hol öt a teremtetlen igazságot színről színre láthassuk, s örökké dicsőíthessük. Amen.

## HARMADIK BESZÉD

a

## "RATIONALISMUS"ról

(észvéd.)

"Minekutána Isten sok rendben és sokféleképen szólott volna régente az atyáknak a próféták által; végezetre szóla nekünk az ő fia által."

Zsid, lev. I.

## Böjt III. Vasárnap.

Evangeliom sz. Lukács XI, 14-28.

Midőn a megélemedett ősatva Jákob az ő halálos ágyán feküvék, maga köré gyűjté gyermekeit, megnyitá nekik az ő s a mi tanulságunkra a jövendőségnek tágas mezeiét, és monda egyik fiához Judához: "El nem vétetik a fejedelmi pálcza Judától, és vezér lenni meg nem szűnik az ő ágyékából, míg élnem jő, a ki elküldetik, ugyanaz, kire várakoznak a nemzetek." \*) És így az első jelvény, mely által Krisztus az Istenember megjelentetett, az vala, hogy ő a népek reménye és várakozása leend. Mind a mellett egy másik próféta egészen eltérő szózattal kiállt fel: "Miért dúlnak fúlnak a nemzetek, és a népek minek töprenkednek haszontalanságokon? A föld királyai fellázadnak, és a fejedelmek tanácskoznak Isten és az ő felkentje ellen, így szólván: "Szaggassuk el kötelékeiket, és rázzuk le magunkról igájokat." <sup>2</sup>) Ezen egymásnak ellenmondó jelvényekben Krisztus úgy jelenik meg, mint a népek reménye és szeretete, de egyszersmind az ő haragjuk- s lázadásuknak tárgya. – Az elolvasott mai szent evangeliom mindkettőről tesz bizonyságot. Nemde Atyámfiai! úgy lépett föl Krisztus urunk a zsidó nemzetnél, mint egy áldott remény, mint a népek várakozása, midőn az ő isteni hatalmával az ör-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Mózs. 1. könyv. XLIX. 10.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) 2. Zsolt. 1. 2.

dögtől sanyargatott embert megszabadítá; s mégis hogy fogadták a háládatlanok Jézusnak e nagy jótéteményét? Feltámadtak a nagy jótevő ellen, azt hazudván, hogy Belzebub az ördögök fejedelme hatalmával kergette ki az ördögöt; mások pedig nem hívén neki, égből csodát kértek vala tőle.

Ördöngös emberek nem fordulnak elő napjainkban, ennek oka az, mert Jézus a sátán hatalmát és országát felforgatta. Miután a megváltónak szándéka s kötelessége vala a sátán uralmának véget vetni, a bálványozást, tévelygést és bűnt elenyésztetni: azért Jézusnak messiási iellemét legiobban tüntette ki azon hatalom, melvlyel a sanvargatott szegény emberiséget a pokolbeli ölvy körmei közül kiszabadította; ez által mutatta meg leginkább. hogy ő az ördögnek ura, s minden cselekedeteit meg semmisítheti. És ez az oka, a miért épen Krisztus idejében engedett az Isten az ördögnek hatalmat, hogy az embereket annvi mindenféle nehéz és borzasztó betegségekkel sanyargassa. A farizeusok Jézusnak esküdt ellenségei valának. A fedhetetlen erkölcs, mely Jézus életét körülsugározá, a nemes szabadelműség, melylyel gonosz tetteiket dorgálta, és a tekintély, melyet magának a népnél szerzett, megannyi tövis volt az ő szemeikben; s ezért felbujtatva az irigység és boszúvágy által, mindenkép arra törekedtek, hogy Jézusnak jó hírét elhomályosítsák, s öt a népnél gyűlöletessé tegyék. Midőn tehát Jézus az ördögkiűzés által ismét új tekintélyt nyert, azon voltak mindenképen, hogy e csodalényt kárhozó világosságba állítsák. - A tényt magát nem tagadhatták, mert az nagy népsokaság előtt történt; ennélfogva azt tevék, a mit ez esetben tehettek: a csodatényt nem Jézusnak, hanem Belzebubnak, az ördögök fejedelmének tulajdonították.

Atyámfiai! rósz akaratú emberek, hitetlen bölcsészek, tévelyeket terjesztő tanítók, nem hiányzottak

soha. Minden század tud előmutatni igazsággyűlölő férfiakat, kik kevélység, megsértett gőg, boszúvágy s egyéb szenvedélyek által elvakítva, az Isten országának felforgatására törekedtek, s az ármánynak segédkezet nyújtottak. A tévelygők száma leginkább megszaporodott mióta az emberi ész az isteni tekintély alól felszabadíttatott; azóta, az egyházi történet bizonysága szerint, czifrábbnál czifrább tévelygésekre akadunk; azóta a korszellem fényszekere sebesen halad a felvilágosodással, de lefelé, hova ellenállhatlanul rohan a szédítő magasságról, melybe a féktelen szabadság érzete s tudománygőg felcsigázták, halad, halad a veszély és kárhozat örvényébe.

Atyámfiai! jelen órában az észvédet (rationalismus) veszszük elmélkedésünk tárgyául. A tárgy fontossága teljes mértékben igényli figyelmünket.

Jézus igazság mestere! ki nem akarod a bűnösök halálát, világosítsd fel elménket, hogy isteni tanításodat alázatosan fogadjuk, és értelmünk egész hódolatával kövessük

A rationalismus (magyarul észvéd) az észnek oly nagy tekintetet tulajdonít, hogy vagy minden kinyilatkoztatást általán tagad, vagy legalább a kinyilatkoztatásban mindazt félreveti, mi észszel meg nem fogható, s így az észt a hit egyetlenegy szabályává állítja. <sup>1</sup>)

<sup>1)</sup> Mielőtt a rationalismust annak rendje szerint megvitatnék, szükségesnek nagyobb érthetőség végett, valamit a naturalismus s előbocsátani. A XVIII század folytában Krisztus listákról által történt kinyilatkoztatásnak ellenségei közé tartoztak az úgynevezett naturalisták. kik máskép deisták. szabadosok században. leneknek is neveztettek. Ezeknek rendszerei múlt naturalismus. deismus és libertinismus név zajt támasztottak. Mindnyájan azt vitatták, hogy a természet önmagába egészen el van zárva, s minden isteni befolyástól független: vagyis hogy a természet a teremtésnél Istentől nyert erők, törvények s irány szerint szabadon, azaz minden isteni befolyástól függetlenül működik,

Mindenek előtt azt állítiák, hogy az emberi ész önmagába el van zárva, önmaga által s önmagáért létezik, nem is lehetséges, hogy az Isten rá valami befolvást gyakorolhasson. Eszerint az Istenen kívül, és az Isten mellett még egy más független és föltétlen lény állítatik, melvre az Isten semmi jogot nem gyakorolhat; ezt mondani annyit tesz, mint az Isten mindenhatóságát tagadni, mert az Isten nem volna mindenható, ha nem tehetné azt, a mit akarna. Szinte azt állítani, hogy az ész nem képes a természetfeletti kinvilatkoztatást elfogadni, nagy ellenmondást foglal magában, mert ha a teremtésnél elfogadhatta Istennek közvetlen befolyását, vagyis közvetlen kinvilatkoztatását, miért nem máskor is? Sőt e szerint ha akarna is az Isten a tévelvgő s hibázó emberen segíteni, ezt nem tehetné; az emberi ész megakadályoztatná őt, úgy mint mely nem képes az ő befolyását elfogadni. Ezt gondolni is képtelenség.

Egyébiránt Atyámfiai! kétséget nem szenved, hogy a mindenható Isten az emberre nézve, kit teremtett befolyással lehet, s hogy az ember az isteni befolyást elfogathatja. A szentírás bizonyossá tesz bennünket, hogy

s így minden tünemények csak a természet folyásának eredményei. E szerint a természet végkép elszakasztatott az Istentől: rá nézve az Isten azontúl minden befolyását elvesztette, s minden dicsősége csak abban áll, hogy ezen természetet, mint önkezeinek alkotmányát, csak amúgy henyélve szemlélheti. Ennélfogya a naturalisták zetességgel minden természetfeletti kinvilatkoztatást, mely az isteni befolyásra támaszkodik, tagadnak, s csak azon kinyilatkoztatást engedik meg, mely a természet által történik; nem különben tagadják a csodák és jóslatok lehetőségét; a szentírás isteni tekintélyét, ez utóbbit csak ábrándozó s miveletlen emberek szüleményének állítván; a kereszténységet pedig, mint képtelen agyrémet elvetik. Okfőik ezekben központosulnak: az ember önmagának elegendő, mint az állatok elegendők önmagoknak. A kinyilatkoztatás sok csalásnak van kitéve: tehát el kell vetni; vannak hamis kinyilatkoztatások: tehát mind hamisak; vannak hamis csodák és jóslatok; tehát mindazok; a vallásban már sok viszszaélést fedeztek fől: tehát egyvállast sem kell elfogadni; a pogány vallás, izlam stb. természetes okoknál fogya köny-

az Isten már az első embert nemcsak vallásos hanem minden más tekintetben is oktatta, nevelte és képezte. A teremtés könyvének három első fejezete nyílván bizonyítja, hogy az Isten az embert saját képére és hasonlatosságára teremtelte, sót hogy tehetségei annál szerencsésebben kifeilődienek. legkellemesb külső állapotba helvezte, és a nevelői, tanítói s törvényhozói tisztet is magára vállalta; a mi más szavakkal annyit jelent: hogy az Isten az első emberek nevelését s kiképezését maga személyesen vezette s intézte el. Még akkor is midőn az ember vétkezett, s a bűn által Istentől elidegenedett. Isten az elveszett vallást s üdvöt helyre állítá. Ezt tanúsítják minden ó és új világtörténetek. Mindenütt istenektől származtatiák az emberek az ő lételöket. A népregék szerint: az istenek az embereket, kiket létre hoztak, különös gondviselésükbe fogadák; a beszédre, mesterségek-s tudományokra megtaníták. Az istenektől tanulák meg az emberek mit kell hínniök és cselekedniök, miképen kell az isteneket tisztelni stb. És ezt nem csak egyszer tevék, hanem

nyeri elterjedt és fentartotta magát: tehát a kereszténység is; a keresztények közt számos bűnösök voltak és vannak: tehát az egész kereszténység nem egyéb csalás és ámításnál. így okoskodtak Collin, Hume, Tinda 11, Morgan, Mandevil, Schafterbury, Bolingbrocke, Mirabeau, Voltaire, Rousseau stb. kiknek munkáiból mérget szívának mások is, u. m. Angol- Francziaés Németországban, mit sem adván hozzájok egyebet a mardosó tréfáknál, szúró beszédeknél, gyalázatos hazugság- s elménczségnéi; egyébiránt ezek most már porban hevernek, s minden jobb érzésű ember utálattal fordul el tolok. A naturalismusból keletkezett az é s z v é d (rationalismus), s utolsó alapjában vele megegyezik, azon különbséggel mégis, hogy a naturalismus a vallást a természetre, ez pedig az észre alapítja. A naturalismusa természetet önmagába elzárva, s minden isteni befolyástól függetlennek állítja: ezt teszi az é s z v é d is, midőn az észt szinte önmagába elzártnak, és az Isten befolyásától függetlennek nyilvánítja annyira, hogy ez nem is képes természetfeletti kinyilatkoztatást elfogadni, sőt az ő kötelessége a teremtésnél nyert tehetségek szerint önmagát kifejteni,

többször, midőn ióltevőleg körüliárák a földet, és az embereket a bűn s tudatlanság mélységéből megszabadíták. Ebben minden népek regéi egyaránt megegyeznek: és noha az eszme maga különféle népeknél különféle alakban tűnik fel, mégis csak egy igazságot fejez ki: hogy t. i. a mindenható Isten az emberekkel közlekedett s történeteiket igazgatta. Egyébiránt hagyiuk a történetet, s vizsgáljuk meg magát az emberi lélektant, s látni fogjuk mennyire eltévedtek azok, a kik az embert a természetre hagyatya is ilvennek képzelik, mint a minő mostan. Mi meg nem foghatjuk, Istennek közbeniárása nélkül mikép juthatott volna az ember, nem mondom a valláshoz, hanem csak emberi öntudata- s míveltségéhez is. Altalános törvény minden teremtett lényre nézve az, hogy a tehetséget (Anlage) önmagában, bírja ugyan, de a kifejlődés csak akkor következik, ha kívülről valami rá hat. Ezt bizonvítiák minden vegyészi és természetrajzi tünemények, valamint az egész lelkes és lelketlen világ. Ezt bizonyítja az embernek rendszerint! nevelése is. Az ember neveli embertársát · a kifejlett ész tehetsége kiképezve, ugyanazon fokra, ha akadályok nem jőnek közbe, kifejlődhetik

s minden isteni befolyást kizárni. Továbbá az észvéd a vallást úgy tekinti, mint a fejlődő ész eredményét, s egyedül természetes kinyilatkoztatást enged meg, mely az ész által történik; ennélfogya, szintúgy mint a naturalismus, tagadja a csodákat, jóslatokat, a szentírás ihletését, a keresztény hit minden ágazatait, különösen pedig azokat, melyek emberi felfogásunkat túlhaladjak. Az ó és új szövetség könyvei emberi mű: csupán természetszerinti igazságokat foglalnak magokban mindenféle héjakba burkolva, s az embernek előítéleteihez alkalmazva; az emberi észnek, mint Isten legkitűnőbb ajándokának, kötelessége bölcsészi ügyességgel s tapintattal ama burkok és alakok alatt lappangó természetes vallásigazságokat kikémlelni, s minden hozzáadások- s külékektől megtisztázva előadni, Továbbá állítják, hogy Krisztusnak és az apostoloknak nem volt más tervök s szándékuk, mint a természetes vallás elveire megtanítani az embereket; mivel pedig akkori időben a positívtan és természetfelettiség a népnél nagy tekintélylyel bírt, azért mint okos emberek kortársaik hibás véleményeihez alkalmazták magokat, hogy úgy a népek annál könnyebben felfoghassák a természetes vallásigaza tanítványban is. A rendes tapasztalást erősíti a rendkívüli, p. o. azon szerencsétlen egyének, kik akár gonoszságból, akár esetileg a nevelés befolvásától elvonattak. mint teszem az angol és írhoni gvárakban dolgozó napszámosok, nőnek ugyan testiképen, de szellemök kisebb nagyobb mértékben feiletlen marad annvira, hogy még azon eszméket is, melyekkel előbb bírtak, megrongálva s megvesztegetve mutatják; most ezen törvényt az első emberre alkalmazván, nyilván kifog tűnni az igazság, miszerint az első ember semmi más ütőn nem juthatott az Isten ismeretére, mint az isteni tanítás útján. Mi ugyan, kik kifejlett lelki míveltség állapotában élünk, és azoknak hatását, kik minket kisded korunk hajnalától körülvesznek, folyvást tapasztaljuk, könnyen azt gondoljuk, hogy ész ereje az, hogy a természet szemlélete által Istenhez emelkedünk. Azonban a mit minmagunkból meríteni láttatunk, nem a miénk, hanem azoktól kaptuk azt, a kik

ságokat. Így p. o. a szent háromságtan által értetik az egy Istenről szóló természetes vallásigazság, a testfeltámadásnak a lélek halhatatlanságáról szóló tanítás felel meg; Krisztus helyettes elégtétele azt jelenti, hogy a bűnbocsánatra életjavulás szükséges stb. megannyi természetes igazságok. Napjainkbán, mondják, midőn az ész bölcsészileg ki van képezve, s kisdedi pólyákból megszabadult, és férfias érettségre jutott, igen illő dolog, hogy valamint a mesterségek és tudományok, úgy a vallás is, minden titkos burkok- s héjakból kibontakozva, mindinkább nagyobb tökélyre s műveltségre emeltessék. Ezen tanokat szóval s írásban terjesztették: Wegsehe i der, Bretschneider. Roehr, Se hültess, Schott, de Vette, Semler, Straus z, Bartdon, Barth, Hetsel, Eíchorn, Koppe; Kuinoel. Fulda, Nachtigál és mások, kik Kant, Fichte, Schelling és Hegel iskolájában neveltettek föl.

Hova vezetnek az észvédő törekvések, már a mondottakból is könnyen beláthatni; ezeket megengedvén következnék, hogy minden a mi csak az ész körébe nem tartozik, a kor előítéletei közé számítandó; a keresztény vallás csak az emberi ész szüleménye, melyben nincsenek igazságok az emberi ész felfogását felülhaladok; azokat pedig, melyek olyanoknak tetszenek, úgy kell nézni, mint a természetes igazságoknak hüvelyeit, melyekből a bölcsészileg kiképzett ész tetszése szerint alkot magának saját vallás- és erénytant.

minket körnvékeztek: és mivel a gyermek ezen titkos csepegtetésekre nem vigyázott, meglett korában azt véli. hogy ő mindazoknak szerzője, melyek másoktól a a gyermekbe becsepegtettek. Ámde az első ember maga egyedül élt az egész föld kerekségén. Mások tehát azö emberi és vallásos míveltetésére be nem folyhattak. Azért ha Isten az ő nevelését magára nem vállalja: értelmi kifejlődés nélkül az ember csak állat maradt volna. lelki tehetségei örökösen bepólyázva, és mintegy magába temetve vesztek volna el. De ki is lehetett volna más tanítója az embernek az ő értelmi kifejlődését tekintve? Tán a természet? De ezen vélemény hiúsága, képtelensége igen szembetűnő. Mi ugyanis meg nem foghatjuk, hogy értelem s észnélküli tanító az ő tanítványát oly tehetségek használatára tanítsa, a melvekkel ő maga nem bír; szinte meg nem foghatjuk, hogy egy, a neki szabott törvényeknek vak s föltétlen engedelmességgel hódoló, tanitó a tanítványban a szabadság érzetét s fogalmát fölébressze, s midőn maga a törvényeknek szükségképen alá vettetik, a tanítvány szabad elhatározással végezze kötelességeit; végre megfoghatatlan dolog előttünk az is, hogy egy tanító, a ki ugyan Istennek alája van vetve, de erről mit sem tud, és nem is ismeri az Istent, mint eszes természettel nem bíró, a tanítványt, e részben még szinte mit sem tudót, az Istenhez elvezesse. Vagy talán a lelkes természettől tanulta meg az ember az ész és értelem használatát? De a mi az egészről áll, az annál inkább áll annak egyes részéről is. Mindig igaz marad Jézus mondása, hogy "a tanítvány nem feljebbvaló az ő mesterénél." <sup>1</sup>) Az ember a mennyiben legközelebbi neme szerint állat, az állatoktól tanulta meg az ő ösztöneit kielégíteni; de egy felsőbb nevelés nélkül az ember csak állat maradt volna; az a mennyei szikra, mely kebelében lappang, kialutt volna, s az értelem csak úgy <sup>1</sup>) Máté X, 24.

leendett ő benne, mint a kőben az arany. Tehát az egész föld kerekségén nincs semmi öntudat s szabadsággal bíró lény, mely kitűzött czéliánál fogya az emberre hathatot volna. S így nincs egyéb hátra, mint elfogadni azt, a mit a szentírás és a népek történetei mondanak. - És ezzel megegyezik a katholika anyaszentegyház tanítása. mely szerint az Isten hozzánk szólott. Úgy van Atvámfiai: az Isten szólott az emberekhez. Minden nemzetek és századok hagyományai bizonyságot tesznek ezen eredeti szóbeli kinvilatkoztatásról: maga a szó.mely mindig örökösödési úton tartatott fen. s terjesztetett el. melvnek eredetét a feltalálásból származtatni történetileg és gondolattanilag lehetetlen, ez is bizonyságot ad arról, hogy csakugyan az Isten szava ment előre, melyet mi tőle öröklöttünk. Ennek valóságát a tapasztalás is erősíti; találtattak ugyanis erdőkben emberek, kik csecsemő korukban oda jutottak, s mivel az emberek társalgásától el voltak vonva, minden nevelés és oktatás nélkül maradtak, s inkább az állatokhoz, mint az emberekhez hasonlítottak, a szó az ő ajkaikon nem volt más, mint egy roszúl rendezett hang, vad kiáltás, mely csak az érzés jelenlétét, de semmi eszmét nem volt képes kifejezni. így a XVI. században a lytvániai erdőkben találtatott két fiú, 1) Beszterczebánya közelében a harmaneczi erdőkben pedig nem régen egy, és Francziaországban szinte egy leány, a kik noha nyelvvel s aj-

<sup>1)</sup> Egyike ezen ifjaknak 1649-ben medvék közt fogatott el; egész teste szőrös volt, négykézláb járt, alig mutatta valami csekély jelét az emberi észnek, nem csak beszélni, de ember hangot sem tudott ejteni, s csak nagy nehezen lehetett megszelidíteni; lassanként tanult meg falhoz támaszkodva egyenesen állani. emberi módon enni, és végre nem ugyan egészen emberhangon beszélni is. A másik 1661-ben szinte medvék közt fogatván el, négy kézláb járt, alig emelkedhetek föl, és nagy bajjal tanult fönállva járni; emberileg szólni nem tudott, hanem medve módra mormogott, és soha emberi beszédre meg nem taníttathatott.

kakkal bírtak, mégis mivel az emberektől távol neveltettek, beszélni nem tudtak. Továbbá figyelemre méltó azon esemény is, melvet Juvencius említ. Jeromos F er en ez Jézus társaságabeli atva beszéli, hogy maga személyesen hallotta Ackebur nevű mongol császárról, hogy ez harmincz kisded gyermeket fogdostatott össze. mindnyáját egy helyre záratta, a hol kit sem hallanak beszélni. A császár igen vágyódott megtudni, valljon micsoda nemzet nyelvén szólamlanak meg először a gvermekek: azonban a kíváncsi embert megcsalta a kísérlet: senki a gyermekek közül, midőn érett korra jutott volna, nem tudott semmi értelmes szót kieiteni; mindnyájan mint oktalan s néma állatok találtattak, noha egymáshoz hasonlók társaságában valának, kiktől, mint némelyek akarják, a beszédet megtanulhatták volna. Ezen történetből kitetszik, hogy nem csak az emberek társasága, hanem a szónak hallása is szükséges, hogy valaki beszélni megtanuljon. Akár mikép magyarázzuk is ezt, az bizonyos, hogy az ember előbb nem beszél, míg beszélni nem hallóit; s így igaznak kell lenni, hogy valakinek az emberrel beszélni kellett, és ezen szóbeli megvilágosítás által bevégezni azt, a mit a lelki és érzéki világosság benne elkezdett. A szó oly elkerülhetlen segédtársa a gondolatnak, hogy e nélkül az ember az érzéki világból ki nem vergődhetik. Ennek megértésére egy példát szándékom felhozni.

Nem régen egy franczia pap megilletődve azon szegény teremtmények szerencsétlenségén, kik siketségök miatt nem beszélhetnek, mely körülmény a beszédnek az előre bocsátott oktatásnak szoros összeköttetésére mutat; e pap, mondom, megilletődve a siketnémák sorsán, sokáig azon törte fejét, hogy módot találhasson ki, mely által ezen szerencsétlenek az ő gondolataikat, s lelkök belső állapotát közölhessék. S csakugyan talált is. A szeretet sokkal elmésebb a szerencsétlenség közepett!

feltalálta azon nyílást, melyet a természet elzárt, és belevetette a homályban letartóztatott lelkekbe a szónak habár tökéletlen világosságát. A jótétemény nagy volt: de még nagyobb a jutalom. Mihelyest a nyomozás ezen szerencsétlenek belsejébe utat tört, az tűnt ki, hogy azokban semmi sincs, a mi egy túlvilági, annál kevésbbé erkölcsi vagy vallásos eszméhez csak hasonló lett volna is. Egyedül az találtatottbennök, amit az érzés képezhet; nemesebb kiképeztetésről szó sem lehetett. Az érzékek hathatósága nálok erőtlen állapotban találtatott, sőt maga az értelem is, noha az igazságnak eszményes magyai benne elhintettek, és az érzéki világ tüneményei által elősegíttetett, mégis egészen meddő állapotban találtatott. Érett korú siketnéma emberek is, kik a polgárosodott világban születtek, s azt soha el nem hagyták; kik a házi s nyilvános élet minden szakaiban részesültek; kik templomainkat, papjainkat s szertartásainkat látták; ezen emberek is, ha meggyőződésök belső munkálkodásáról kérdeztettek, mit sem tudtak az Istenről, a lélekről, az erkölcsi törvényről, a túlvilági rendről, az emberi lélek általános elveiről. Majdnem egészen tiszta ösztöni állapotban találtattak. A kísérlet százszor is ismételtetett, de mindig ugyanazon foganattal. Az mit sem tesz, ha annyi adatoknál néha kétség, vagy kis eltérés is mutatkozik oly lényeges dologban, mely a lélektan legnagyobb fölfedezései közé tartozik, s melylyel a bölcsészet története leginkább dicsekedhetik. A mindenféle kísérletek eredménye oda megy ki, hogy "a siketnémán született emberek, noha látással felfogott sok emberi példa által emberiségre vergődhetni s kimívelődhetni látszatnak, szánandó állapotjokhoz alkalmazott nevelés és oktatás nélkül oda mégsem jutnak el, hanem buta állatok maradnak, az istenség, vallás és erkölcsiség eszméje nélkül, s természeti ösztöneiknél egyéb indító okoktól nem vezéreltetve, csupán testi fenyíték által tartathatnak vissza a rosz tettektől, hacsak jelek által valamelyet emberi beszédre nem taníttattak." Az emberi beszéd, vagyis a szó tehát nélkülözhetlen segédtársa a gondolatnak, hogy nélküle az ember az érzéki világból ki nem vergődhetett volna. a szó az a kapocs, mely a megismertetésnek minden működéseit öszszeköti, és a testet a lélekkel öszszekapcsolia. Úgy van Atvámfiai! az ember előbb nem gondol, míg a szóban foglalt eszmék azon magot, mely értelmében mélyen el van reitve, meg nem indítják. Ha az értelemben a megismertetés csirája nem léteznék, hiába törekednék a szó a megismertetést fölébreszteni; ezen csira nélkül ő a szót csak mint puszta hangot, s nem mint valami kifejezést, csak mint üres hangot, nem pedig mint az igazságnak világos kifejezését fogná fel. Azonban az igazság már az előtt benne létezik, valamint a fa a magban, vagy a következtetés az elvben. Valamint a következő oktatás mindnyájunknál számtalan következéseket idézett elő, melyek ugyan az alapeszmékben benfoglaltatnak, de melyekről a lélek mit sem tudott: épen úgy idézi elő a kezdett oktatás magokat az alapeszméket értelmünkben. A szó a mi eszménk első és legszükségesebb megindítója, valamint a nap az által, hogy a széles légtért megindítja, benne ragyog, s ezen ragyogása által szemünket megvilágosítja! Innen következik Atvámfiai! hogy a katholika anyaszentegyháznak igaza van, midőn azt tanítja hogy Isten az első embert oktatta; már azután akár az által hogy öt szó által az igazság megismertetéséhez vezette, akár az által, hogy vele oly titkokat közlött, melvek a tiszta eszményi rendszernek erejét felülhaladják.

Egyébiránt az Isten nem csak kezdetben oktatta az embereket, hanem azontúl is, mert valamint a növények, hogy teljesen kifejlődjék, szünetlenül szükséges az ápolás, úgy az embereknek is, hogy a tudomány- s ismeretben napról napra növekedjék, egy

állandó ápoló s tanítóra való szüksége. Eleinte az Isten láthatólag társalkodott az emberekkel; a bűn után ez a viszony megváltozott: az Isten eltűnt szemeik előtt, de az ő oktatása mégis megmaradt, és pedig a közlekedésnek más eszközei által, mint p. o. a természet tüneményei: álmok, látások, jelenetek, ihletések stb. effélék által. "Az Isten szólott," ez tartott Mózses idejéig, kivel a kinyilatkoztatás új korszaka kezdődik.

Mózses idejében az isteni tanítás írásba foglaltatott. Eddig az írás hiányát az ős atvák hosszú élete. \*) és a hagyomány pótolá. Az első embereknek kinyilatkoztatott Isten akarata a patriárcháktól szakadatlan rendben fiúról fiúra szállott. Azért mondatik az ó testamentomban olv gyakran: "Beszéld el fiadnak. Kérdezd meg atvádat. Kérdezzed a ős nemzedéket." stb. Ötven ember, kik közül mindenik száz évig élt volna, képes minket az első emberekkel kapcsolatba hozni. A törvény, melyet Isten kezdetben Ádámnak adott, és a Sinai hegyen megújított, továbbá a szent hagyomány és a Pentateuch, melyet Mózses az Isten sugallásából irt, a sátorban őriztetetett. Zsidók voltak az első nép, melynél az Isten az Ő igéiét letette, és valamint Mózses elölt az ősök családja arra rendeltetett, hogy benne a hagyomány fentartassék és átszállítassék, szintúgy a zsidóknál is választott az Isten egy különös törzsököt papok, leviták és főpapokból, kikre azon szent könyvet bízta, mely az emberi nemzet eredetéről és rendeltetéséről foglal adatokat magában.

Minden körülményeknél látjuk mily nagy gondját viselte az Isten az ő írott igéjének, azt minden hamisítástól megőrizvén, és népei csodálatosan

A szentírás bizonysága szerint Ádám 930 esztendős volt, Szeth 912, Enosz 915, Kainan 910; Malalcel 895; Jared 962, Henoch 365, Methusala 969, Lamech 777, Noah 950.

fentartván, egész eljöveteléig Krisztusnak, az Isten örök igéjének, az Igének mely testté lőn. \*)

Valamint az ó úgv az új frigy kedvéért Isten számtalan csodákat művelt, az ő szent igéjének bizonyságot adandó. A Szentlélek, kitől ihletve valának a próféták, leszállott az apostolokra. Nagy népgyűlekezet előtt beszélének Jézus tanítványai minden nyelveket, mert minden nyelvű népeket valának megtérítendők. Férfiak a nép sorából írják a legfönségesb könyveket. Férfiak, egymástól messze s egészen elkülönözve beszélik, mit látának és hallanak, minden eltérés nélkül a fötényekben. Ezen könyvek intézve valának Róma-, Athen-, Smyrna- s más egyházakhoz, a világ legismeretesb helveihez. Eretnekek állának fel. és tanításaikat az ó és új frigy könyveivel támogatják. Valamint a samáriai hitszakadás arra szolgált, hogy a Pentateuch hitelessége bebizonyítassék, úgy az eretnekségek is az evangélium hitelességének bebizonyítására szolgálának. Püspökök, megtért bölcsek írnak egyházakhoz, császárokhoz; hivatkoznak az evangeliomra, és az ő idézéseik ellenmondhatlanúl bizonyítják az evangeliom hitelességét. A nestoriak, euticheusok és hitszakadt görögök elválnak az egyháztól, megtartván az evangeliomot, és

l) Miután a 12 törzsök egymás közt meghasonlott, és Samaria Jeruzsálemtől elvált volna, a zsidóknál két ország alakúit; Judaés Izrael országa, Samaria Istennek épít templomot, és megőrzi Mózses törvényét. Samaria nem fogadja el a próféták könyveit, melyek a 12 törzsöknek egymástóli elválása után írattak, hanem a Pentateuchot híven megőrzi, s ez által bizonyságot tesz, hogy ez Mózses műve. Ki fog kételkedni e könyvnek hitelessége- s igaz voltáról? Két nép, mely egymást gyűlöli, és minden pontban ellenkezik, abban megegyez, hogy a Pentateuch a nagy törvényhozónak könyve; mindketten hasonló tisztelettel viseltetnek iránta; mindketten őrzik azt, és felvigyáznak egymásra, s átadják, mint Mózses művét, a világnak,

Háromszáz évvel Krisztus előtt Ptolomaeus a zsidók könyveit kívánta ismerni, A zsidó főpap több zsidót küldött neki, kik nem csak a Pentateuchot, hanem a prófétákat is görög, akkoriban legdivatosabb nyelvre fordíták, hogy a világ olvashassa mi fog történni, minthogy

ez által az ő hitelességének bizonyságot adnak; mi alatt az egyház, valamint egykor a zsinagóga, az ő isteni ihlettségére támaszkodik. Így gondoskodott az úr Isten, hogy az ő igéje, melyet az első embereknek adott, azután pedig a próféták által megújított, s vége az ő szent fia által befejezett, fentartassék és szeplőtelenül megőriztessék. – A mondottakból kitetszik, hogy az emberi ész nincs önmagába elzárva, hanem valamint kezdetben elfogadhatta Istennek közvetlen befolyását, ugy azt azontúl is elfogadni képes vala, sőt, mikép a történetből láttuk, azt valóban el is fogadta.

Ezen isteni befolyás, vagyis oktatás nélkül az emberek a baromi állapotból ki nem vergődhettek, sem a lélek felsőbb tehetségeinek gyakorlatára, az erkölcsiség, vallás és Isten első eszméjének képezésére föl nem emelkedhettek, s még csak valami emberi beszédet sem találhattak volna fel. Így czáfolja meg a keresztény bölcsészet a hitetleneket (rationalistákat), kik minden tapasztalással daczolva, az embert önmagától, minden felsőbb isteni s természetfeletti ápolás közbejötte nélkül, állítják kifejlettnek, és mostani míveltségi fokára jutottnak.

minden előre fel volna írva, és most minden népek szeme láttára teliesedésbe menendő vala. Épen azon időben, mikor a látnokok Izraelben elnémultak, idegen nyelvekre lefordíták ezen könyvet Egyiptomban. Dávidtól fogya Malachiásig a messiás országa oly körülményesen, s oly határozottsággal alapíttatott meg, hogy ennek eljövetele felől nem lehetett többé kétkedni. Azért arról is kellett gondoskodni, hogy a zsidók meg ne változtathassák a jóslatok értelmét; mire nézve azt rendelte az isteni gondviselés, hogy a hetvenes fordítás által az ő igéje egész világnak tudtára adassék. Ha az első könyvek Samaria szakadása által ellenmondhatlan hitelességre jutottak: úgy Dávid, íz ai ás és Dani el jóslatai kétségtelen biztosságot nyertek a hetvenes fordítás által, mely háromszáz évvel Krisztus előtt íratott, és a zsidók elszéledése, által az egész világra elteried. A zsidók elszéledése és a hetvenes fordítás két feltűnő tény, melyek a Pentateuch és a próféták könyveinek hitelességét épen azon pillanatban bizonyítják, mikor az apostolok prédikálásának sikerét kellett biztosítani. Amidőn elkezdődött a viszálkodás

Az észvédők szent hitünket aláásni törekedvén azt fogták a kereszténységre, hogy az nem egyéb, mint ügyes egybeolyasztása a kelet- s nyugoti, és z s i dó tanok n a k. Vélemények szerint ezt bizonyítja ama nagy hasonlatosság, mely a kereszténységet és a népek regéit bélyegzi. Felelet: A kereszténység egy önálló isteni tanításnak fejleménye. Megengedjük ugvan, hogy a kereszténységnek több tanai vannak meg a népek régi hagyományaiban, és hogy némely bölcsészek a hagyományokra támaszkodván, olv tanokat adának elő, melyek az igazsághoz és a kereszténységhez közelebb vezetnek; egyébiránt igen szembetűnő, hogy ezen igazságokat nem a kinyilatkoztatott vallás vévé a népek- s bölcsészektől, hanem a népek és bölcsészek a szent könyvekből sajátíták el azokat magoknak. Valóban méltán kérdezhetjük: melyik költész vagy philosoph az, ki bölcsészetét nem a szentírásból gazdagította volna? Már Pythagoras, müveiben találjuk ennek

a zsidók és keresztények közt a népek előtt, a könyvek, melyekre mind a két rész hivatkozott, minden gyanútól mentve valának. Minden változás mellett, melly XIX század Óta a zsidókkal történt, megőriztetett a szentírás, az Isten igéje Mózses nyelvén; élő csoda, mely semmi más néppel eddig nem történt; ugyanis, hol vannak az assyriusok, chaldaeusok, phoenicziaiak perzsák, egyiptomiak s más népek évkönyvei, melyek hajdan oly híresek valának a földön? Az idő eltemette azokat.

szentírás, mely a samaritáknál Mózsessel végződik, s a zsidóknál a Makkabeusokig folytattafrigv nélkül tökéletlen mű volna. tott. Az Isten könyvének folytatása az új frigy; a zsidónép történetéhez járul az egyház s a világ végének története; a jóslatokra, melyek megváltót hirdetének, következik a megváltó élete s beszédjei. Ezen új könyv, mely a réginek kiegészítő része, új népnek adaték. R ó m a lép Jeruzsálem helyébe; a keresztények főpapja következik K a i f á s a zsidók főpapja helyett. A papság, mely Aaronnál kezdődött, megy egész IX. Piusig. Isten az új frigynek is, mely a kinyilatkoztatást befejezte, hasonló gondját viseli. Ez a könyv teljesítése az ígéretnek, záradéka az isteni tannak, beszédje a testté lett igének, valósulása az előképeknek; világosság, mely az egész törvényre fényt áraszt.

nyomait. Clearchus tulaidon mesterét Aris to tel est vádolja, hogy a teremtés eszméjét egy zsidótól tanulá. Platót "Atticisans" Mózsesnek hívták, mivel azokat irá munkáiban, miket Mózsestől tanult. Hasonlót mondhatni Ovid-, Seneca- és sok másokról. Szinte kétséget nem szenved, hogy a szentírás a pogány világ történeti regéire fényt derít, s azoknak elferdített igazságát kellő világosságba állítia! – Csak néhányat akarok felhozni. Így p o. a régi világ tele van a Prometheus-féle történettel. a ki monda szerint az égből tüzet lopott, s kit ezen rablásnak következtében Jupiter egy kősziklához vereté, a hol szívét reggelenkint egy saskelvű faldosta. Ez a monda egy nagy gonoszságot jelentett a nép szájában, melvre későbben engesztelés következett, miután Prometheust kínos helyzetéből Hercules megszabadította. E néprege bizonyos igazságon alapszik. Ugyanis Prometheus alatt mi Ádámot értjük, kinek szívét az elkövetett bűn után egy telhetetlen saskeselyű, t. i. a bú és gyötrelem emészté. Ádámot Krisztus, Prometheus! Hercules szabadította meg. - Ebben fekszik az elferdített igazságnak valósága. így a világ négy részei, melyekről Ovid s mások emlékeznek, a történetek különféle viszályait ábrázolják, p. o. az aranykor azon időt jelenti, mikor Ádám és Éva ártatlanok lévén, az édenben testi lelki boldogságban örömteljes napokat éltek; midőn a föld minden fáradság nélkül mindent termesztett, a mi fentartásukra s kedvtöltésekre szolgált az embereknek. Az ezüstidőszak az elkövetett bűn első gyümölcseit, a fájdalmakat és gyötrelmeket jelenti, midőn t. i. a föld csak töviseket s bojtorjánokat terme, és Ádám arczának verítékével vala kénytelen kenyerét keresni. A rézidőszak az értelmi homályt, és az emberek romlottságát jelenti, mely annyira elhatalmasodott, hogy az elromlott emberi nemet csak

általános vízözön boszúlhatta meg, melyben Noé családján kívül mindnyájan elvesztek.

A vasidőszak azon viszontagságokra emlékeztet, midőn egyik nemzet a másik ellen fölkelt, s kölcsönös vesztére fegyverezte fel magát.

Saturnusnak a költészek szerint három fia volt: Jupiter, Neptun és Pluto, kik a világ birodalmát magok közt felosztották. S a tu mus ugyanaz Noéval, kinek három fiát ismerjük, u. m. S z e m-, Chám- és J áfetet. Ezeknek utódai az egész világon elszéledtek. Saturnusnak atvia Óceán, anvia Thetis vala. Noé feleségével a nagy óceán (vízözön) habjaival küzködvén, ismét száraz földre jutott. A pogányok Saturnus kicsapongásainak emlékezetére kicsapongó ünnepeket rendezének. Erre is fényt vet a bibliai történet. A szentírás beszéli, hogy Noé a bornak erejét nem ismervén, egykor többet ivott, mitől megrészegedett, és elaluván meztelen fekütt. Chám atviát kigúnyolta, s örvendezve beszélte el testvéreinek, s innen világos, mily alapon nyugszik a saturnusi ünnepeknek története, melyek Noé részeg állapotának emlékezetére rendkívüli szabadsággal űzettek.

Az óriások egeket megtámadni törekedő ügyekezete világosan a babiloni toronynak építését tanítja, melynek csúcsa az egeket érendő vala. Az óriások megbuktak, a kevély emberek nyelvét az Isten megzavarta, úgy hogy az építést abban kelle hagyniok.

Iphigeniának, Agamemnon lyányának áldozata csodálatosan megegyezik Izsák áldozatával; mindkettő egyforma körülményekkel bír. Agamemnon, az árgusok vitéz fejedelme, Cal eh an parancsára, saját lyányát Dianának készül feláldozni. De midőn Iphigeniaa máglyára lépne, Diana a fölemelt atyai pallost visszatartóztatja, s a lyány helyébe egy szarvast helyettesít. Hasonlóképen Izsák is lehajtván fejét a farakásra, midőn Ábrahám kardját már a végső csapásra emelte, Isten öt egy an-

gyal által viszszatartóztatja, s a fiú helyébe a közel lévő tövis bokorból egy kost rendelt feláldozni.

Most Atvám fiai! az a kérdés támad: mi az oka. hogy a népek az igazságot rege s mesékkel cserélték föl? A szentírás ezen eseményitekképen fejti meg: az eredeli bűn következtében az isteni igazság az embereknél mindinkább feledékenységbe ment, és elrútítatott. Már Noé ideiében veszték el a népek az Istennek tiszta ismerelét; későbben szomorú tévelygések közepette átengedek magukat roszra való hailamuknak, és olv mélyen sülyedtek alá, hogy igaz isten helyett a napot, holdat, csillagokat, embereket, állatokat, aranv-, ezüst-, kös faképeket imádtak, s így minél tovább távozának az igazság kútfejétől, annál zavarosabb mocsárokba merültek. A szent írás élőnkbe adja, mikép gondoskodott az Isten, hogy az igaz hit és a jövendő mesiás felőli reméoy végkép el ne enyészszék. E czélra ugyanis a jó Isten Ábrahámot, és az ő nemzetségét választá; majd Istennek rendelése szerint időnkint ihletett férfiak jelenének meg, kik Ábrahám népénél szakadatlanul s minden hamisítástól megóva, Krisztus idejég megőrzék az Isten igéjét. – Ezen isteni ige azután a csalhatatlan egyház, a tanítói kar éber őrködése mellett mindenkor szüzén és tisztán hangzott át századokról száz a d o k r a, népekről népekre, ment levén minden korcsosítástól és tévelytől; igaz felvilágosodást, üdvét és boldogságot terjesztvén szét az emberiség közt.

Ezek után átmegyünk azon ellenvetésekre, melyekkel a rationalisták Jézus Krisztus istenségét támadják meg. A kor hitetlen fiai jól tudják hogy a keresztény hit alapját Jézus istensége képezi, azért hitünknek ezen sarkigazságát vonják kétségbe, azt hazudják, hogy azon vallásos eszmék, melyek Krisztus előtt és után elvalának terjedve, hamisan Krisztusnak személyére vitettek által, is csak halála után gondoltattak ki ama csoda-

latos cselekvények, melyeköt minden emberek felett valami istenségi fénnyel körülövedzik. "Krisztus, mondják a hitetlenek, ember volt, mint mi; az ő természetfeletti fogantatása, születése, feltámadása és mennybe menetele puszta rege: a ki Krisztust imádia az bálványozást követ el Krisztusimádás (Christolatria) alakjában, stb. De vallion micsoda forrás- és okmányokból merítették bölcsészeink e rendkívüli fölfedezéseket? A hitelenek a szentírásra mernek hivatkozni, a hol az üdvözítő gyakran emberfiának nevezi magát. – Azonban Atvámfiai! mindnyájan tudjuk, hogy Jézus istensége eleitől fogva a keresztény hitnek alapiát képezte. Igaz, nem tagadiuk: Krisztus maga is emberfiának nevezi magát, de micsoda ember fiának? oly emberfiának, kinek minden hatalom adatott mennyben és a földön. 1) oly emberfiának, a ki egyszersmind Isten fia is, 2) sót maga Isten, az atyával egyenlő. 3) Krisztus több mint Mózses, több mint az ótestamentumi főpap, előkelőbb az angyaloknál.<sup>4</sup>) Ide illenek Naziánzi szent Gergely szavai, a ki Krisztusnak emberi és isteni természetéről ekképen nyilatkozik: "Ő született ugyan, de már ez elölt is megvolt; egy anyától, de az anya szűz vala egyszersmind; amaz emberi, emez isteni; az első viszonyban atvátlan, a másodikban anyátlan; de az egész az istenség dolga. Jászolba tétetett ugyan, de egyszersmind az angyaloktól megdicsőitetett; csillag által megjelentetett, és a bölcsektől imádtatott. Egyiptomba űzetett, de egyszersmind az egyiptomi sötétséget is elűzte; megkereszteltetett mint ember, de egyszersmind letörlötte bűneinket mint Isten; megkísértetett mint ember, de győzött mint Isten. Éhezett, de egyszersmind sok ezerét kielégített. Ő az élő kenyér,

<sup>1)</sup> Luk X.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ján. III, 16.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ján, I, 1. X, 30.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Zsid. lev. I. 4.

mely mennyből alászállott; meghal, de egyszersmind elevenít; eltemettetik, de fel is támad; leszál a pokolba, de egyszersmind megszabadítja a bűnösöket, és elvezeti a mennyekbe, és eljövend megítélni az élőket és hollakat"

A vallásos eszmék, melyek Krisztus istenségére vonatkoznak, csak Jézusra a világ üdv ü z í t őjére ill en ek, a ki Istentől meghatározott időben, mint Istenember a világban megjelent. Menvnyi vakmerőség kívántatik tehát arra, hogy valaki Krisztusnak létezését \*) kétségbevonja, vagy az ő természet feletti tulaidonságait a költemények s regék országába számkivesse. Nem, Atyámfiai! a józan ész s világtörténet rovására így gondolkodnunk nem szabad. Krisztusnak élete oly időbe esik, mikor az írás már régen virágzott; született pedig egy területen, hol a regének gyökeret verni, vagy kifejlődnie lehetetlen vala. Krisztus élete az evangéliumban foglaltatik, az evangeliom pedig nyilvános írás, mivel egy nyilvános testülethez tartozott. Hogy az első keresztények testületet képeztek, igen világos; hogy az a társulat nyilvános vala, szinte nem szenved kétséget; mégis érdekünkbe áll ezt minden szigorral bebizonyítani. Könnyen megfogható, hogy egyes emberek, a föld alatt összegyülekezve s titkos tanítást hirdetve, a sötétségben valami titokteljes könyvet terjeszthettek volna, mely semmi ellenőrködésnek alája nem vettetek, mely kézről kézre jára, és idővel tekintélyt nyere. Azonban mivel a keresztények társasága elejétől fogva nyilvános vala, mivel Krisztus halála után az ő apostolai Judaeának nyilvános piaczain, és nem sokára a római birodalom téréin szinte nyilvánosan megjelenének, semmi titkos, hanem épen nyilvános har-

<sup>\*)</sup> Fájdalom oly időkor élünk, midőn az emberi gonoszság még Krisztusnak valahai létezését is kétségbe vonja.

czot hirdetének, mondván: "Izrael nemzetéből való férfiak hallgassátok az igéket! Ama názáreti Jézust, azon férfiút ki meghitelesíttetett Istentől erők, csodák és ielek által, melyeket Isten ő általa ti közöttetek munkált, a mint magatok is tudiátok; ezt a ki az Istennek meghatározott tanácsa és előtudománya szerint adaték halálra. ti általvévén a törvény nélkül élőknek kézéi által keresztfára felfüggesztvén megöletek. Azonban az Isten öt feltámasztá, a halálnak köteleit feloldván, mivel hogy nem is vala lehetséges neki attól letartóztatni." 1) Ha a birodalom minden törvényszékei elé hurczoltatván, a kérdésre: kicsodák vagytok ti? azt felelék: mi keresztények vagyunk, azaz Krisztusnak fiai, a ki Isten volt, és a ki megöletett, de kit minden emberi gonoszságnál hatalmasabb isteni kar az ő sírjából megszabadíta és feltámasztá, hogy minden nemzetek örökös feie s vezére legyen; ha ők így szólának, s ha ez igaz, igaz pedig nem csak azon írások szerint, melyek tőlök származnak, hanem idegenek, sőt ellenségeik bizonvítása szerint is. megerősítve számtalan emlékek által: akkor méltán szabad következtetnem, hogy a keresztény társulat elejétől fogva nyilvános társaság vala, és hogy a keresztények írásai nyilvános írások valának; ennélfogya igaznak s valódi történetnek kell lenni annak is, a mi az evangéliumban Krisztusról mondatik, nem csak azért, hogy az ő élete írásban foglaltatik, hanem mivel ezen irás egy nyilvános gyülekezethez tartozván, nyilvános vala. – A mi az eseményeket illeti, melyekből Jézus élete áll; ezek szintoly szembetűnő nyilvánosságot hordoznak magokon! Miről volt tulajdonképen a kérdés? Tán egy bölcsészről, a ki tanítványait valamely csarnok vagy kertben oktatta? Egy Socrates volt-e az, ha még oly hires is? Nem! egy emberről volt szó, a ki kizárólagos egélyt alapíta, a ki nem kevesebbet forgat elméjében, mint minden szertar-<sup>1</sup>) Apóst. Csel. II, 22. 24.

fást, és minden fennálló papságot megdönteni, egy emberről volt szó, a ki köz mondás szerint, nyilván hallatlan csodákat míveli, és mindenült számtalan követökre talált kiket az ő csodái s tanítása vonznak maga után; egy emberről volt szó, a ki az ő nemzetének legfőbb törvényszéke elé hivatván, elítéltetek? megöletek, és azután feltámada, és tanítványait a világ erkölcsi meghódítására elküldé; egy emberről volt szó, kinek sikerült egy minden nemzetekből álló nagy sokaság szívében rendíthetlen hitet, örömöt, békét, türelmet, kegyességet, kitartást szelídséget, önmegtartóztatást, szüzességet, szeretetett megalapítani; a ki egyedül az ő neve által egy új társaságnak összekötő pontja lőn. Ha valaha nyilvános események voltak, úgy bizonyára ezek voltak azok.

Es ezen események, melyek az emberiség egész múlt életének ellenmondanak, melyek ha hamisak leendettek, épen azért a történetek általános összeköttetéséből kiküszöböltettek volna: az emberi élet erős lánczában századok óta helyöket elfoglalták annyira, hogy nélkülök maga a történet megfoghatatlan merő talány. -Valóban Mózsestől IX. Puisig, a történetek e két legszélsőbb pontjánál, melyek a történetek főkérdése? Tán az assiriai birodalom alapítása és romlása? Tán a trójai háború, vagy Nagy Sándor világhódító hadai? Tán a rómaiak szerencséje, vagy a korábbi népek halalma? Tán Amerikának fölfedezése? a művészet és kereskedelem haladása újabb időkben? Nem! e kérdéseknek, bármily terjedelmesek is, egyike sem képzi a történet főkérdését; egyik sem az, mely azon századoknak mindenséget magában zárná, melyek az emberiség emlékezetében élnek. A főkérdés, mely az egész múltat, jelent és jövőt átöleli, az, hogy valamint Krisztus előtt a világ bálványozó vala: épen úgy Augustus császár utáni időkben keresztény leve. Ez azon két pont, mely az egész történetet két részre osztja; ez a régi és új világnak forduló pontja. Az egyik bálványozó, testiségben elmerülve: a másik kekeresztény, a lelkiségben megtisztítva. A régi világban a test uralkodik a szellem felett; az új világban a szellem a test felett. Mi ennek az oka? Ki idézte elő ezt a nagy változást, mely az emberiség mindkét időszaka közt oly általános kiterjedésű? Ki változtatta meg e pillanatig az emberiség alakját és folvását? a mi atváink bálvánvokat imádtak, s mi azoknak utódai, tőlök származván, Krisztust imádjuk! a mi atváink mindent tagadtak, a mit mi hiszünk, s mit tagadunk mindent, a mit ök hittek! Valljon mi ennek az alapja? a történetekben nincs esemény ok nélkül, valamint a gépészettanban nincs mozgás mozgató erő nélkül. Hol van tehát a történeti ok. melv a bálványozó világot kereszténynyé változtatta, és Nagy Károlyt Nérónak császári székébe ültette? Nektek kell azt ismerni, vagy legalább fölkeresni. Mi katholikusok nyilván állítjuk, hogy e csodálatos változás egy ember megjelenésével szoros viszonyban áll, a ki magát Isten fiának nevezé, küldetve lévén a világ bűneinek eltörlesztésére; a ki alázatosságot, tisztaságot, töredelmességet, szelídséget, békét hirdetet; a ki kegyesen bánt a kicsinyek- és együgyűekkel: a ki keresztfán halt meg, és az ő jótevő kezeit mindnyájunk felelt kiterjesztette, hogy minket megáldana; a ki nekünk a szent evangeliomban az ő igéjét és példáját hagyta: és a ki, miután így sokaknak lelkét megindította, kevélységeket megfojtotta, s erkölcseiket megjavította volna, híveinek szívében egy csendes, minden képzeletet meghaladó örömet hagyott, melynek illatja a föld véghatáráig elterjed, és megszámíthatlan sokaságot elbájolt. Igen egy ember, egyetlen egy ember állította fel a keresztények országát a bálványozó világnak romjain, és mi nem csodálkozunk rajta, mert úgy találtuk a történetben, hogy Jézus Krisztus a történetek utolsó igéje, azoknak kulcsa s nyilatkozmánya; ő nem áll be

a történetbe egyedül, hanem ő képezi az események fénykörét: nélküle maga a történet lehetetlen. Próbáljátok meg az események sorát követve a régi világból az üj világra átmenni, és Krisztus nélkül magatoknak megfeiteni: mikép pótolta ki a pápa a császárokat a Vatikánumban? Nem ti nem tehetitek ezt mert ha egy kis becsületérzés van lelketekben, meg kell velünk együtt vallanatok, miszerint Krisztussal, a koponyák hegyén kiontott vérrel az emberi nemzet újjászületése kezdetett meg. Mindezekből kitetszik, hogy a kereszténység léte s isteni eredete kétségtelen tényeken alapszik. A mesiásnak a zsidók általi váratása, a jóslatok, melyek öt előre megielentették; ezek beteliesedése Jézus Krisztus személyében; az ő tanítása, erkölcsei és feltámadása; a meggyőződés az üdvezítő istenségéről, mely az ő tanítványai által szinte megalapíttatott; ezeknek hite az ő tanításában az ő csodálatos haladása, a világ megtérítése, az emberek újjászületése tagadhatatlan tények, melyeket a regék közé sorozni nem szabad, nem lehet.

Jézusnak megjelenése a földön, nem puszta emberi jelenés, hanem istennek megjelenése egyszersmind. "Minekutána, úgymond szent Pál, Isten sok rendben és sokféleképen szólott volna régente az atyáknak a próféták által: végezetre szóla nekünk az ő fia állal, kit mindenek örökösivé rendelt, ki által e világot is teremtette." \*) Jézus befejezte és tökélyesítette azon kinyilatkoztatást, melyet különféle időben tett Isten a jövendölő lélekkel ellátott férfiak által. Az ige testté lőn a bűnös világ megvilágosítására. Jézus tanítása legtökétetesb öszhangzásban áll az első embereknek adott törvénynyel, nem különben azon kinyilatkoztatással is, melyet Mózses által kaptunk, s melynek kiegészítő része a kereszténység. Jézus tanítása

<sup>\*)</sup> Zsidók lev. I.

szerint az Isten minden dolgoknak alkotója, gondot visel minden teremtményekre, különösen az emberekre: 1) mindeneknek leggyöngédebb atvia:<sup>2</sup>) irgalmas a megtért bűnösök iránt; <sup>3</sup>) legtökéletesebb szellem, <sup>4</sup>) az Atva, Fiú és Szentlélek mindent közösen bírnak, s különös viszonvban állanak egymással. <sup>5</sup>) kiket tisztelni tartoznak a keresztények.<sup>6</sup>) J Jézus nem csak Isten követe az emberekhez, hanem az emberi nemzet megváltója, a ki üdvességünk végett magát önkényt feláldozá. 7) Az ő tanítása leghelvesh fogalmakat ad az Istenről, a világ czélia- s az embernek rendeltetésétől. Itt jelenik meg az Isten gondviselése, jósága s igazsága legszebb fényben; megfeiti nyomoruságunk okait, és kielégíti a nagyság utáni vágyat, melyet bensőnkben érezünk. Magok az ellenségek megvalliák, hogy a keresztény erénytan tiszta, "Szeresd a te uradat Islenedet telies szívedből, telies lelkedből és minden elmédből. Ez a legfőbb parancsolat. A másik hasonló ehhez: Szeresd felebarátodat, mint tenmagadat. E két parancsolattól függ az egész törvény és a próféták." Jézus vallásának minden titkai nagyok, fönségesek, Istenhez méltók, az emberi szellem és szív természetéhez mérvek. Álljon itt egy nemes nyilatkozat Rousseau "Emil" czímű könyvéből. "Megvallom, úgymond, hogy a szentírás fölsége álmélatra ragad, és az evangeliom szentsége szívemhez szól. Tekintsétek a bölcsészek könyveit minden fényes készületükkel együtt, mily csekélységek ezek az evangeliomhoz hasonlítva. Lehetséges-e, hogy ily fenséges, és mellette mégis egy-

<sup>1)</sup> Máté VI, 10. 1 1. Apóst. Csel. XVII, 23-27 Ján. V. 17.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Mát, V. 48. VI. Jan. XVII.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Mát. VI. 12, Luk. XV. Ján. III. 16.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Ján. IV. 24. Mát. V, 48.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Ján. III. 13. 35. 36. V, 17–21. X, 28. 39. XIV. 5-13, Mát,

XXVIII, 18 Ján. XVI, 13-16.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) Mát, XXVIII. 49.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>) Ján. V, 43. VIII. Mát. XX. 28 Ján. III, 14-18. X. 18-19.

szerű könyv emberi munka legyen? lehetséges-e, hogy az, kinek történetét írja, csupa ember legyen? Ilven-e az ábrándozónak, vagy a büszke eretneknek beszéde? Mennyi kellem, mennyi tisztaság uralkodik erkölcseiben! mily szívrehatók tanításai! mily fönségesek elvei! mily bölcsek előadásai! mily ébredt lélek, mily finomság, mily szabatosság uralkodik feleletében. Mennyi előítélet. mennyi vakság kívántatik arra, hogy valaki Sophronicus fiát (Socratest) Mária fiához (Krisztushoz) hasonlítani bátorkodiék! mennyire vannak ezek egymástól; azt mondod, hogy ő találta fel az erkölcstudományt. Igen, hanem mások már ő előtte gyakorlatba hozák. Arisiides igazság szerető volt, mielőtt Socrates tanítá, hogy mi az igazság. Leonidás meghalta hazáért, mielőtt Socrates a haza szeretetét kötelességgé tévé. Spárta józan életet gyakorlott, mielőtt Socrates a józanságot magasztala; smielölt megmagyarázá az erényt: Görögország erényes emberekkel bövelkedék. De honnét vette Jézus övéi közt azon fényes, azon tiszta erkölcstudományt, melynek ő volt egyedül tanítója s példája." Igen Atvámfiai! mi is kérdezzük honnét vette Jézus ezen hasonlíthatlan tanítást. mely a világon oly nagy változást idézett elő? A rationalisták az ő lángeszének és szerencsés körülményeknek tulajdonítanak mindent.

Azonban ha megengedjük is, hogy Krisztus urunknak lángesze volt, mégis életirásából kitetszik, hogy oly nemzet keblében született, mely míveltségröl sohasem volt híres, csak szertartásos istentiszteletnek hódolt, és nemzeti negéddel világi messiást várt; továbbá szegény szüléktől növeltetett, kiknek dicséretök a jámborság és igazság, nem pedig tudomány vala. Nem különben kitetszik, hogy Jézus azon korszakban élt, midőn a zsidó nemzet vallási és polgári állapota elhanyatlott. De a külhoniaktól sem tanulhatta meg ezen bölcseséget, mert hozzájok nem ment. Mint csecsemőkisded vitetett ugyan

Egyiptomba, de csakhamar Heródes halálával visszatért Názáretbe, s itt szüleinek engedelmes vala. Ennélfogva ha az egyiptomi papok valami nevezetesebb míveltséggel bírtak is, ez Krisztuson nem segíthetett, de nem is látszik. hogy az egyiptomi míveltségnek valami jele volna rajta. Jézus már 12 éves korában oly bölcseséget fejtett ki a templomban, hogy a jeruzsálemi tanárok felkjáltanak: Mi lesz ebből a gyermekből, az ő kérdései és feleletei mindnyájunkat álmélkodásra ragadnak. 1) Mint nyilvános tanár <sup>2</sup>) híressé lőn. Názáret mezővárosában magános életet élt, mely a zsidó nemzetnél csekély tekintetben állott. 3) azért csodálkoztak honosai, midőn közöttök föllépett; 4) rokonai is akkor kezdek öt becsülni, midőn csodákat mívelt, <sup>5</sup>) azért Jeruzsálemben is csodálták az ő bölcseséget. "Honnét tudja az írást, midőn nem tanulta." Mindnyájan bizonyságot adának róla, és bámultak a kegvelem szavain, melvek szájából ömledezének, mondván: "Nemde József fia ez."

Jézus tanítása elüt minden bölcsészek tanításától; felülhalad minden rendszereket, melyeket valaha az emberi ész alkotott. Jézus tanításának szelleme a legtökéletesebb fő ész, a legtisztább szentség eredménye, mely a hit, remény és szeretet karjain szállá alá a halandók közé, és határtalan tökélesedési pályát nyila fel. Az ő evangéliumában az örök bölcseségnek koronája van letéve; ebben a fejedelemtől fogva a legutolsó szolgáig, a legmélységesebb bölcsésztől a legegyszerűbb emberig minden különbség nélkül minden halandó a maga kötelességeit, földi s mennyei boldogságára szükséges oktatásait feltalálhatja, Jézus tanítása

<sup>1)</sup> Luk. II.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ján. V, 34. VIII. 29.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ján. 1, 46.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Luk. IV, 16-30.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Ján. IV, 45. II, 5.

minden kormány alakhoz alkalmazható, minden házi és polgári erényt megszentesít, és tökélyre emel, minden törvényszerű hailandóságot megnemesítve a kicsapongástól megőriz, a barátságot puha kedveskedéssé, a bátorságot vadsággá aljasodni nem engedi. – Jézus tanítása sikeresen meggyógyítja az emberiségnek legmélyebb sebeit, u. m. a kevélységet és a bujaságot, melyek ellen sem a hajdankori pogány világ, sem a jelenkor kereszténytelen bölcsészei semmi írt nem nyújtanak. Jézus tanítása tökéletesen kielégíti és megnyugtatja az emberi elmének és szívnek a való-, igazra és boldogítóra törekvő kívánságát és vágyait, minden igazságokra olv fénysugarakat derítvén, melyeket a ki követ. az Isten szava által vagyon biztosítva, hogy el nem fog tévedni, nem fog sötétségben járni. Jézus tanítása az emberiség minden bajának gyógyszert készített: a kétségeskedést hittel felvilágosítia és szilárdítia, a lelket reménynyel vigasztalja és erősíti, a szívet szeretettel megszenteli és tökéletesíti. Jézus tanítása hathatósan indít az erkölcsi törvények teljesítésére akkor is, midőn nehézségekkel összekötvék. Jézus iskolájában tanultuk meg, hogy minden erőszakkal, melyet magunkon teszünk, mennyországot, minden tusakodással, melvlvel jámborságunkat védelmezzük, koronát, minden áldozattal, mellvel Istennek viszünk, örök életet érdemelhetünk, "így ember még nem beszélt." A tanításnak ily fönsége előtt elsápadnak, háttérbe szorulnak Plato, Socrates és minden más bölcsészek.

Vannak mérsékelt gondolkodású észvédők, a kik megengedik ugyan, hogy Jézus tanításában nagyszerű dolgok, fölséges eszmék s gondolatok foglaltatnak, de a titkokkal mégis sehogy sem tudnak megbarátkozni. Ok vallást minden titok nélkül szeretnének, – egy egész észszerű s természetes vallást. De hol találnak ilynemű hitvallást? A vallás titok nélkül lehetetlen, mert ez ön-

kényt és szükségképen Istenhez vezet, a ki maga is legfőbb titok. Igaz ugyan. Krisztus urunk ránk emberekre nézve elmozdította a leplet, melybe az istenség burkolva vala, s elbeszélte azon csoda dolgokat, melyeket az ő mennyei atyjának keblében látott; mégis jelen korlátolt s gyarló állapotunkban az isteni bölcseség mélységeit kimerítnünk nem lehet. Egyébiránt ez mit sem tesz. Mi keresztények jól tudjuk, hogy épen a titkok teszik azon ismertető jeleket, melyekről a religio mennyei eredetére lehel esmérni: az igazságszerető s nyomozó elme belátia.hogy sokkal korlátozottabbak az ember tehetségei, mintsem képes lehetne azon igazságokat felfogni, melyek mélységüknél fogva el vannak rejtve előttünk, s csak Istennél tudvák. A jó keresztény nem kívánja a lehetetlent, hogy agyába az istenségnek megmérhetetlen bölcseségét befoghassa. Még a lángeszű bölcsészek is kénytelenek olv igazságokat megengedni, melyeknek módját mikép vannak és lehetnek, magoknak meg nem fejthetik. Ezek számából való: a lélek halhatatlansága s szabadsága, az Isten mint mindenható, véghetetlen s legtisztább szellem léte stb. Maga az ember önmagának örökös titok; testből és lélekből áll, azt tudjuk, de mikép állíttatott össze, mikép hat a test a lélekre, és viszont a lélek a testre, nem tudjuk. Az egész mindenségben szinte sok titkokra akadunk. Napjainkban a természetvizsgálók mindenféle tudományokban iszonyú nagy előmenetelt tevének, meszsze haladtak a természet ismeretében, sok új törvényt és erőt fedeztek föl; mégis őszintén megvallják, hogy ezen erőknek utolsó okait nem ismerik, p. o. a villany s delej erejét. Azért nem is csodálhatni hogy több tudományunk épül hiten, mint megfogható valón, és annak is a mit látunk, kézzel megfogunk, minden tekintetben teljes tudományával nem bírunk. Hány fű, mennyi milliárd virág van, melyet látunk, s még sem tudjuk mily erejű, hasznú, titkú; mennyi tárgyat látunk, megfogunk,

és nevezni sem tudjuk és az Isten titkait megfogni, tudni akarjuk? Ha a természetben vannak tárgyak, melyek ránk nézve titkok: micsoda tehát, ha az isteni kinyilatkoztatásban, melylyel az isteni irgalom emberi gyengeségünkön segíteni akart, oly titkok foglaltatnak, melyek jelen állapotunkban látásunk s véges elménk erejét felülhaladják? A titkok felsőbb rendű igazságok, hová korlátolt értelmiségünk nem hathat.

Egyébiránt noha a titkokat egészen fel nem foghatjuk, mindazáltal mindenkép nem ismeretlenek előttünk. így példának okáért, midőn azt mondjuk, hogy az isteni természetben három személy van, két ismeretes eszmét fejezünk ki, noha a módot, mikép van a legegyszerűbb természetben három egymástól különböző személy, fel nem foghatjuk; midőn azt állítjuk, hogy Krisztusnak egy isteni személyében két természet egyesült, szinte két ismeretes eszmét fejezünk ki; noha a módot, mikép állhat meg egy személyben két önálló természet, nem ismeriük, s így tovább. Hát ha elgondoljuk, mily nagy hasznunkra szolgálnak a szent titkok! Nincs A t v á m f i a i a keresztény vallásban egyetlenegy titok sem, mely minket az ájtatosságra ne buzdítana, vagy a hit gyakorlására alkalmat nem adna. A titkok eszünkbe juttatják az Isten szeretete-, jósága-s kegyelmének mélységeit. Midőn mondjuk: az Isten fia emberré lőn, s meghalt a keresztfán, hogy minket megváltana, nem beszélünk .chinai vagy malabar nyelven, miknek csak üres hangját hallanók, hanem igen világosan értjük mit jelentnek. Csodáljuk az Isten véghetetlen szerelmét, a ki úgy szerelte a világot, hogy egyetlen egy szerelmes fiát adá érettünk, ki a bűnösökért magát önkényt feláldozta. Midőn mondjuk: az úr Jézusnak szent teste és vére jelen van az oltári szentségben, nem beszélünk bűbájos nyelven, hanem az isteni üdvözítőnek határtalan jóságáról elmélkedve felkiáltunk: oh kimondhatlan szeretet! isteni jóságod-

nak nem volt elég, hogy szent testedet adtad érettünk, és véredet kiontád a világ bűneiért: még ezen szentség titkában is velünk akartál maradni, hogy minket méltatlan szolgáidat táplálj az örök életre. – így midőn mondiuk: hiszem a test feltámadását, nem említünk érthetetlen dolgokat, hanem azon meggyőződést fejezzük ki. melynél fogya sz. Pál apostol szerint tudjuk, hogy ha a mi földi házunk, a melyben lakunk, elbomlik, épülésünk vagyon az Istentől, nem kézzel csináltatott, örökké való házunk a mennyekben, a honnan váriuk az üdvezítőt is. a mi urunk Jézus Krisztust, ki megújítja a mi gyarló testünket, hasonlóvá tevén az ő dicsőséges testéhez a cselekedet szerint, melylyel mindeneket magának alávethet. 1) s így tovább. Ily titkokat csak a véghetetlen jóságú Isten nyilatkoztathat, kinek tulajdona sőt lényege "a szeretet." S vajmi szép azon öszhangzás is, mely hitünk titkait oly fölségesen bélvegzi! Úgy van a keresztény vallásnak minden titkait a legtökéletesb öszhangzásban állanak, egyik a másiknak alapúi szolgál. így a szent háromság titka az Isten emberré léte titkának szolgál alapjául, mely ismét az eredeti bűn titkára dérit világosságot. Az eredeti bűn minden emberekre átment; Jézus megváltása szinte minden embereket illet. Ebből kitetszik az Isten véghetetlen bölcsesége és jósága, valamint az emberi nemzet gyengesége. A véghetetlen irgalmú Isten nem vetette el örökre az embereket, s megváltót ígért; az atyának egyszülött fia pedig hozzánk való szeretetből emberré lőn, bűneinkért a keresztfán meghalt, s áldozat és áldozati ajándék gyanánt nálunk megmaradt; a szentlélek Isten megszentel, az ő kegyelme által bűneink eltörültettek, Isten előtt igazak, kedvesek leltünk, és az üdvösségre érdemes cselekedeteket tehetünk. Ezt adja élőnkbe a szent háromság titka, mely nélkül testi s lelki vakság-s nyomorban sínlődnénk. Meny-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Kor 2 lev. V. Filip III, 20. 21.

nyi előítélet és szemtelenség kívántatik tehát arra, hogy valaki hitünknek titkait kétségbe vonja, vagy azt állítsa, hogy ezek csak hüvelyei a természetes vallásigazságoknak, melyeket az emberi ész kikémlel és eredeti valóságokba viszszahelyez. Nem! ily csapodár véleményben keresztény ember nem lehet; a kiben csak egy kis becsületérzés van, jól tudja, hogy a titkokat az emberi észtől föltételezni nem szabad.

Az örök bölcseség igéje, Jézus Krisztus föltétlen hitet kívánt, sőt ehhez kötötte az üdvösség elnyerésének lehetőségét: "A ki hiszen, úgymond, üdvezül, a ki nem hiszen elkárhozik." És hogy senki az ő hitetlenségét ne mentegethesse, emberi értelmet haladó tanítását, szent hitünk titkait mindenkor természetfeletti jelekkel, azaz csodákkal erősítette meg, hogy igya kik szavainak nem hisznek, legalább hitelt adjanak azon jeleknek, melyek az ő istenségéről bizonyságot tesznek.

Egyébiránt halljuk, mikép ügyekeznek a hitetlenség fiai észvédi eljárásukat igazolni. Azt mondják: "Krisztus semmi csodákat nem tett, mert ez lehetetlen. Miért? mert a természet általános törvényeknek alája van vetve, és az egészből egy öszhangzó s tökéletes egységet képez, melyben minden rész a másiknak megfelel annyira. hogy ha egyik rész megsértetnék, az egésznek romlásba kellene mennie. A rend maga, ha Istentől van, nem önkényes dolog, melyet tetszés szerint felfüggeszteni vagy megmásítani lehetne; a rend szükségképen kizárja a rendetlenséget, nem is lenne gondolható a természetben nagyobb rendetlenség, mint ama felsőségi tény, mely a törvényeket és azoknak alapítását csak úgy megsemmisítené. E szerint a csoda mind a két részről lehetetlen, mert a természet részletes megsértése az egésznek megsemmisítését vonná maga után."

Tehát Atyámfiai! az Istennek lehetetlen lesz egyetlen egy tény által, mely az ő jelenlétét nyilván és

okvetlenül bélvegzi, lehetetlen lesz az ő mindenhatóságának ténye által önmagát kinvilatkoztatni? Midőn a legcsekélyebb lénynek is joga van a természet keblében az erőnyilatkozat által, mely neki sajátja, önmagát megmutatni, egyedül az Istennek lesz megtiltva saját hatalmát személyes mértékben nyilvánítani. E szerint az Isten nemcsak nem nyilatkoztatta ki magát, sőt ezt nem is teheti meg soha, még a rendnek korlátai közt sem, a melynek ő az alkotója. Működni tesz élni, megjelenni tesz élni, önmagát közleni tesz élni; de az Isten nem képes működni, sem megjelenni, sem önmagát közleni; ez neki lehetetlen. Az ő néma s homályos örökkévalóságának alapjára szorítva, e kérdésre: ő hozzá folyamodjunk-e, vagy tőle várjunk segedelmet? csak azt adhatia válaszul, ha mégis kérdéseinkre válaszolhat: "mit akartok tőlem? én törvényeket alkottam, kérdezzétek a napot, és a csillagokat, kérdezzétek az ég madarait, a tengeri fövényt; a mi engem illet, az én sorsom el van döntve, az én szerepem be van végezve, én mi sem vagyok egyéb, mint nyugalom, és az én jobbom munkáinak szemlélő szolgája."

Oh A t y á m f i a i! így eddig az emberiség nem fogta fel az Istent; ez öt mindig s z a b a d s önálló lénynek tekintette, és habár az ő természetének teljes ismeretével nem is bírt, legalább a h a t a l m a t és a j ó s á g o t nem tagadá meg tőle. Mindenütt és mindenkor e két tulajdonáról levén meggyőződve, ő hozzá bocsátá fel imáját, és most is hozzá fohászkodik, tőle kérvén mindent a mire szüksége van; tőle kéri a lelki világosságot, a szívbeli kegyelmet, a testi egészséget, neki esedezik, hogy a roszakat eltávolítsa, s győzelmet adjon a hadban és szerencsét békeség idején. Mi a másik ellenvetést illeti, hogy t. i. a csodák által a természet rendje megsértetik, törvényei felfüggesztenek. Ezen ellenvetésre feleletünk ez:

A csodák által a természet rendie meg nem sértetik, törvényei fel nem függesztetnek, csak k i v ét el történik a természet rendes járásától, melv kivételt az Isten egy magasabb szellemi czél elérésére öröktől fogya elhatározá. A csoda természetfeletti és rendkívüli, de nem természetelleni esemény, így p. o. olvassuk a szentírásban (Sz. Ján. ev. II, 1-11.), hogy az isteni mester Galileának Kán a nevű városában egy menyekző alkalmával a vízet borrá változtatta: ezen csoda általa természet rendie korán sem szenvedett, mert más víz a kutakban. folvók-, tavak-s tengerekben csak víz maradt, más víznek eleme meg nem változott; csak ez esetben történt kivétel egy magasabb szellemi czél elérésére: hogy t. i. ezen rendkívüli eseményben a világ megismerie Jézusnak mindenható hatalmát s isteni küldetését. A szentírás ezen eseményről mondja: "Ez vala az első csodatétel, melyet cselekedet Jézus galileai Kánában, és kinyilatkoztatá dicsőségét, és hívének ő benne az ő tanítványai." Az ó testamentumból egy példát hozok fel. így olvassuk Dánielnél (III. r.), hogy egykor Nabukodonozor Babilon királya Sídrák- Misák- és Abdenágot, mivel a királynak aranyból készített szobrát nem imádták, szokottnál kétszer jobban fűtött kemenczébe dobatta, kik azonban Isten angyala által csodálatosan megtartattak életben; a tüzes kemenczében fel s alá jártak, dicsérvén az Istent, a nélkül hogy egy szál hajuk elégett volna. Itt is csak kivétel történt a természet azon törvénye alól, melynél fogva a tűz éget és emészt, kivétel történt mondom, mert a szentírás bizonysága szerint ugyanazon tűz, mely Sidrák- Misák- s Abdenágot megkímélte, a férfiakat, kik őket bevetették, megölé. S valljon mi eredménye lett ezen csodának? A király látván, hogy a három ifjú a kemenczében meg nem ég, kivétette őket abból, és halálos büntetés alatt megtiltá, hogy senki a zsidók Istenét káromolni ne merje. "Áldott az ő

Istenök felkiáltva monda Nabukodonozor áldott a Sidrák. Misák és Abdenágo Istene, ki elküldé az ő angvalát, hogy megszabadítsa az ő szolgáit, kik ő benne vetvén bizodalmokat, a királyi parancsolatot elmellőzték, és testöket a tüzes kemenczébe való vettetés végett általadák: mivel Istenökön kívül más istent tisztelni és imádni nem akarának. Én azért határozom és parancsolom, hogy ha ki, bárminő néphez, nemzetiséghez és nyelvhez tartozzék, Sidrak-Misák-és Abdenágo Istenét szidalmazandja, darabra vágatván veszszen el, háza is pusztítassák el, most nincs már Isten, a ki így megszabadíthatna." (Daniel III, 95. 96.) Ebből kitetszik az is, miért szabaditá meg Isten az ő hü szolgáit csodálatosan a haláltól hogy t. i. mind Nabukodonozor: mind pedig főbb tisztiei ismeriék meg mennyivel hatalmasabb Izrael Istene a pogány isteneknél.

A csodák, melyeket Jézus az ő isteni személye- s tanításának megerősítésére mívelt, mindég jótékony hatással valának az emberekre. Most több százakat kevés kenyérrel s hallal kielégített; majd halottakat támasztott fel, vagy puszta szóval gyógyíthatlan betegségeket gyógyított meg. így a mai evangeliomban egy az ördögtől megszállott némának a beszédet viszszaadta. Mind a mellett az emberi szemtelenség és gonoszság fűhöz fához kapkod, csak hogy istenségének hódolni s tanítását elfogadni ne kellessék. "A csodák mit sem bizonyítanak, mert minden tanítás maga részére csodákkal áll elő." Felelet, kereken tagadjuk ezt Atvámfiai! Nincs egy történeti tanítás is, mely hiteles emberek által bizonyított csodálatos cselekvényeket tudna előmutatni. A mi a jelenkort illeti, egyetlen egy példányt sem találunk; annyi mindenféle tanító közt egyetlen egy sincs, a ki nekünk oly hatalomnak használatát igérné, mely azokon túlterjed, melyekre nekünk is hatalmunk van; annyi híres kortársak közt egyetlen egyet sem látunk, a ki nyilvános

tereken a vakokat látókká, a sántákat járókká, a siketeket hallókká tenné, a betegeket puszta szóval meggyógyítaná, vagy a holtakat feltámasztaná; annyi eretnekfőnök között egyetlen egy sem találkozott, a ki azzal dicsekedhetnék, hogy ő a természetnek parancsol, s kevély szellemének kifakadásait csodákkal megerősítené. – Végig mehetünk minden századokon, kérdezősködvén: hol vannak a tanok, melvek a történet fényénél csodákra támaszkodnának? hol van a történeti világban egy más halalom, mint a Krisztus Jézus hatalma? hol vannak más csodák, mint az ő csodái, vagy azon szent férfiak csodái kik őt mesterökül választák? mi sem mutatkozik a láthatáron! Jézus egyedül marad és ellenségei, kik öt hallatlan megtámadással körülvevék: de ezek is csak kételveket vethetnek ellene, és semmi ténveket, melvek hozzá hasonlók lehetnének, vagy csak közelíthetnének.

Egyébiránt az emberi elménczség mindent megkísért, mindent megpróbál, csak hogy hitetlenségét igazolhassa, így némelyek Jézusnak csodáit elhomályosítani akarván, ama jóspapra hivatkoznak, a ki Rómában borotvakéssel egy kemény követ ketté metszett; vagy ama híres vestaszűzre, a ki övénél fogva egy terhes hajót elhúzott; vagy ama vakra, a ki Vespasiántól, midőn ez császári székére lépne, megvilágosíttatott. Egyébiránt akármit tartsunk is e költemén yes csodalényekről, azok ridegen állanak, semmi öszszeköttetésben nem lévén valamely tanítással, semmi változást nem idéztek elő a világban, s mit sem alapítottak meg; ezek nem tantények. Itt pedig oly csodákról van szó, melyek a vallásos tanokat megerősítették, melyekkel a jó Isten a mi javunkat s örök rendeltetésünket előmozdítani akarta.

Ismét azt mondják, hogy "a természetben titkos erők vannak; mi pedig nem ismerjük egészen a természet erejét, s így megtörténhetik, hogy olyasmi csodának tartatik, a mi a természet ismeretlen erejének kifolyása,"

Azonban elég, ha azon természeti törvényt ismerjük, mely alól a kivétel történik. Így p. o. a halál ketté vágja az élet fonalát, melyet többé a világ orvosainak összes száma, sőt az egész természet ereje sem képes öszszeforrasztani. A természet rendie azt hozza magával, hogy a holt ember kiszakíttatván egyszer az élők sorából, e nap alatti világban soha többé föl nem ébred. Ezen törvényt tudjuk, s naponkint tapasztaljuk mindnyájan, és ismerjük tökéletesen. Midőn tehát a szentírásban olvassuk, hogy Jézus holtakat támasztott fel, sőt halottaiból maga is feltámadott, azonnal meggyőződünk, hogy ez nem emberi, hanem csak isteni hatalommal történhetett meg. Ismét előállanak az észvédők mondván: ...Ha Krisztus az ő életében s egyháza első zsengéiében csodákat mívelt, miért nem míveli azokat napjainkban is?" Oh Atvámfiai! az Úr keze nem rövidült meg napjainkban is, ő mivel csodákat most is, noha nem oly gyakran mint hajdan, mert látjátok! napjainkban már beteljesedett ama társadalmi és erkölcsi legnagyobb csoda, melyet ő akkor életbe léptetni kívánt. Midőn az ő anyaszentegyházának alapját megvetette, akkor a hitetlenek végett szükségesek valának a csodák; most pedig midőn az anyaszentegyház fenáll, nem szükségesek többé, mert maga az anyaszentegyház fenállása is élő folytonos csoda. Úgy van, ez a legyagyobb csoda, mely álmélkodásra ragad mindnyájunkat. Kívülről mennyi ellenséges megtámadások, s belől mennyi czívódások nem ostromolták ezen védbástyát? A pogányság véres üldözései után a meghasonlás- és eretnekségtől zavartaték; máskor a vallástalan elmék gúnyoló nyilaikkal ostromiák azt; ő mégis túl éli minden elleneit! Királyságok és császárságok enyésztek el daczára minden hatalmuknak, s az anyaszentegyház megótalmazva a magasságbekinek ereje által, fenáll rendületlenül. Minden hatalom, minden tudomány megtörte rajta szarvait, minden rága-

lom meggvalázta őt. s mégis itt van 18 század óta! Ha ezt nem látiátok, minek kívántok Jézustól csodát? Minek mívelne az Isten csodát azok kedvéért, kik a legnagyobb csodát nem látiák. Egyébiránt az anvaszentegyház sohasem szűkölködött csodák nélkül. Az anvaszentegyházban mindig találtatnak szent életű férfiak, kiket az ur Isten kiválasztott, hogy általok az ő hatalmát, dicsőségét és jóságát a világnak megmutassa; az úgy nevezett kegyelemhelyek mind onnét lőnek nevezetesekké, hogy itt az úr Isten az ő jóságát rendkívüli s természetfeletti utakon mutatta meg p. o. Szentkút, Mariaczell, Radna. Sasváré s számtalan más helyek az egész világon. Évenkint nem egy vak nyeré itt vissza szemeinek világát, nem egy néma a beszédet, nem egy sánta hagyá itt az ő mankóit, nem egy beteg szabadula meg az ő nehéz és gyógyíthatlan betegségéből. A tények bizonyos voltáról kezeskednek azon megvizsgált s meghitelesített tanúk, kik az események színhelyén jelenvalának, s a történt csodát saját szemeik- s érzékeikkel tapasztalak.

Krisztus urunk nem csak csodákkal, hanem jövendölésekkel is megerősítette az ő tanításának igazságát S isteni eredetét. Kétséget nem szenved, hogy a jövendőt csak az Isten tudhatja, kinek mindentudó lelke előtt a múlt, jelen és jövendő egyaránt tárva van. Mi emberek egyedül a jelent és múltat tudjuk, a jövendőt leleplezni nem áll emberi hatalmunkban; és mégis vajmi kíváncsiak vagyunk a jövőbe is bepillantani! Tetszett a mindenhatónak időnként férfiakat támasztani, kik az ő lelkével betelve jövendő dolgokat jelentettek, és ez által Isten nevében előterjesztett tanításuknak hitelt szereztek. Jézus ama nagy próféta, kit Mózses az ő népének ígért; ezért méltányos dolog, hogy az isteni mester látnoki tehetséggel, a jövőnek leleplezésével erősítse meg tanítását. Halljuk tehát mit jövendölt Krisztus urunk az ő vallása, s Vitásának bebizonyítására. Megjövendölte, hogy egyik

tanítványától el fog árultatni, a másiktól megtagadtatni, halálra ítéltetni, a pogányoknak kiadatni, megpökdöstetni, megostoroztatni, keresztre feszítetni és harmadnapra feltámadni; ezeket még akkor jövendölte meg, midőn emberiképen a veszélvt sehogy sem gyaníthatta, midőn a népnél legnagyobb kegyben állott. A szentírás bizonvítja, hogy ezen jövendölése még ugyanazon héten szóról szóra beteljesedett. 1) Továbbá Krisztus urunk megiövendölte, hogy Jeruzsálem feldúlása előtt az ő evangelioma az egész világon ki fog hirdettetni, az oltári szentség az ő halálának emlékezetére ünnepeltetni, és az ő egyháza örökké megmaradni. <sup>2</sup>) Ezeket is oly körülmények közt jövendölte meg, melyekben emberiképen ilv kimenetelre számolni sehogy sem lehetett. Elküldé ugyanis tanítványait, mint a juhokat a farkasok közé, minden világi tudományos készület, minden tekintély, pénz és fegyver nélkül; hogy gondolhatta tehát emberileg, hogy ezen tudatlan, gyámolatlan, félénk férfiak elmenvén az egész világra, hirdetni fogják az ő evangéliumát? hogy ígérhette magának, hogy az oltári szentség titkát az ő halálának emlékezetére ünnepelni fogják, miután halála oly borzasztó körülmények közt vala történendő? hogy mondhatta, hogy az ő anyaszentegyháza a világ végezetéig megmarad, miután annyi sok hires birodalmak alapítóikkal, országok törvényeikkel, hatalmak minden fényeikkel az enyészet sírjába szállottak? és mégis a jóslat szóról szóra beteljesedett. Az apostolok szózata elhatott a földhatáráig, s a keresztények naponkint ünnepelék az Úr vacsoráját, és az anyaszentegyház már 18 század óta áll, s ki fog rajta kételkedni, hogy az Úr jövendőlése ezentúl is be fog rajta teljesedni? Végre Jeruzsálem városának feldúlását oly élénk, oly világos szí-

<sup>1)</sup> Luk.XVIII. Mát. XX

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Mát. XXII, Luk. XXII.

nekkel adia élőnkbe, hogy jóslata már lett, vagyis megtörtént dolgokat látszik foglalni. Elleneid körülkerítenek sánczczal, földre rontanak tégedet és fiaidat, mert nem ismered meglátogatásod napját." – "Kő kövön marad." Körülményesen leírja a pusztítás iszonyatosságát, mintha tulaidon szemeivel látná: atvai gyöngédséggel inti tanítványait és híveit: "Mikor pedig látjátok; úgymond. Jeruzsálemet hadiseregtől körülvétetni, akkor tudjátok meg, hogy elközelített annak elpusztítása. Akkor a kik Júdeában tartózkodnak, fussanak a hegyekre, és a kik a városnak kebelében lesznek, menienek ki abból, és a kik a körnvékben, be ne menienek abba, mert a boszszúállásnak napjai ezek, hogy beteliesedienek mindenek, melyek megírattak. Jai pedig a nehézkeseknek és a szoptatóknak azon a napokban, mert nagy szorongatás leszen a tartományban, és nagy büntetetés fog szálni e népre," 1) Krisztus születése után 70-ik esztendőben Titus hosszú ostrom s nyakas ellentállás után bevette Jeruzsálem városát, mely alkalommal Jézusnak a város és templom sorsát megjövendölő szavai betűről betűre beteljesedtek, s kő kövön nem maradt, mert még a templom alapkövei is széthánvattak. Egy millió és százezer zsidó veszté életét, a többiek hazájokból kiűzetéisteni büntetés élő bizonysága, az mint az egész világra elszóratának. A jeruzsálemi keresztények pedig még ostrom előtt elhagyák a várost, s a Jordánon túl fekvő Pella nevű városba menekültek, megemlékezvén Jézus intéséről: "Midőn talándjátok a pusztítás iszonyatosságát, akkor fussatok a hegyekre. <sup>2</sup>) –

Van még egy menedék, hová Jézus tanításának fénye elöl futnak az észvédők, t. i. azt állítván, hogy Jézus és az apostolok az evangeliom hirdetésében a kor és népek előítéletéhez alkalmazták magokat. Valóban nem

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Luk. XXI, 20-23. <sup>2</sup>) Mát, XXIV. 15, 16.

tudni gonoszságnak vagy gyarlóságnak tulaidonítsuk-e e csalfa fölfedezést. A ki figvelemmel olvasta az evangéliumot, az legjobban észrevehette, hogy az igazságnak fölkent feiedelme Krisztus Jézus az ő isteni tanítását szabadon, függetlenül és minden személyválogatás nélkül teriesztette elő. Minden alkalommal szabadon feddte a gonoszokat, szabadon korholta a vak vezéreket: személyválogatás és kímélet nélkül dorgálta a farizeusok hiúságát, a saduczeusok hitetlenségét, és a nép ferde előítéleteit; minden tetteiből rendíthetetlen igazságszeretet s egyenestelkűség tűnt ki. ezt elismerték még az ő esküdt ellenségei is, midőn egykor így szólának hozzá: "Tudjuk mester, hogy te igaz vagy, és az Isten útját igazságban tanítod, nem tekintesz senki személyére, hanem kinek kinek egyenesen megmondod az igazat." stb. Kicsoda mondhatja tehát, hogy az üdvözítő az ő isteni tanítását akár a nép előítéleteinek, akár a saduczeusok hitetlenségének, vagy akármiféle más eretnek tévelvgéseinek alárendelte, feláldozta volna. Nem, Atyámfiai! ezt állítani annyit tesz, mint magát az Istent csalásról vádolni, a ki az emberek tévelygéseit nem csak el nem oszlatta, hanem még az ő tekintélyével megerősítette volna

De tán az apostolok tántorodtak el az igazság útjáról? tán honosaik előítéletei, vagy a pogány népek bálványozása vett erőt rajtok? Oh nem vegyük csak kezünkbe a szentírást, melyben az ő cselekedeteik megírvák, s meg kell győződnünk, hogy ők is az isteni mester példáját rendíthetlen hűséggel követték. Úgy van Atyámfiai! ezek is, a hol csak megfordultak, apostoli szabad elmüséggel ostromolták az előítéleteket, irtották a babonát, eretnekséget és tévelygést. Mindenütt azt hirdették, a mit az igazság lelke nekik sugallt. "Van egy Isten, a ki az eget és földet teremtette, a bálványok semmik; minden tisztelet a mi nekik történik, az ördögnek, a hamisság

atviának történik." Azt mondák a mindenhatót be nem zárhatni emberi kezek által épített templomokba: nagy tévelvgés azt hinni, mintha az istenség emberi műhöz hasonlítana. És midőn némely kis ázsiai népek elbájolva a bölcseségtől, melyet Pál és Barnabás szájából halottak, nekik mint halhatatlan isteneknek áldozatot akartak bemutatni; miután Barnabásban Jupitert, Pálban pedig Mercurt gondolták lappangni, valljon hogy viselték magokat az apostolok? A szentírás mondja: "Megszaggatták köntöseiket, és a község közé futamodának, kiáltván s mondván: férfiak miért akarjátok ezt cselekedni? Mi is hozzátok hasonló emberek vagyunk, hirdetvén nektek, hogy ezen hiúságoktól térjetek meg az élő Istenhez, ki az eget földet, tengert alkotta, és minden azokban levőket teremtett." 1) Mindenütt szabadon ostromolták a tévelygést és babonát, sőt minden üldözések daczára mindenütt világos okokkal megmutatták, hogy nem a bálványokat illeti a tisztelet és dicsőség, hanem az élő Istent, a ki mindenható, mindent tud, lát és hall, legszentebb, legjobb, legigazságosabb, s így megvetvén a bálványokat, az élő Istenhez utasították az embereket, mondván: Veszélyben forog valaki, segítséget s tanácsot akar? Jézus nevében mindent meg nyerhet. Kinek bölcseségre van szüksége, ám ne kérje azt Minervától, hanem attól, a ki minden bölcseség forrásának mondatik, s ki bő mértékben szokta azt osztogatni az esedezöknek. Életet és egészséget kivan valaki? ne kérje azt Apolló vagy Aeskuláptól, hanem attól a kiről irva van: "Elküldé az ő igéjét, és meggyógyítá őket.<sup>2</sup>) Szerencsésen akar valaki utazni zen és tengeren? ne folvamodiék A e u l o s és Astraoushoz, hanem ahhoz kinek mindenható, szavára "a felháborodott tenger szélvészei lecsillapodnak." Gazdag gab-

<sup>1)</sup> Apost. Csel. XIV,

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) 106, Zsolt,

na – s bortermést óhait valaki? ne híjia segítségül C er e s t vagy Bachust hanem azt, ki isteni hatalmával az öt kenveret megszaporítá és a vizet borrá változtatta, így vízért nem kell folyamodni Óceán vagy anymphákhoz. hanem menien kiki az élő forráshoz, melvnek vize örökre lecsillapítja az ő szomját. S így a hol csak megfordultak, mindenütt az úr Jézusnak győzedelmes zászlaját tűzték ki s rendithetlen bátorsággal hirdették az evangéliumot. Kicsoda mondhatia tehát, hogy ők az eretnekek kedveért Jézus tanításába holmi emberi véleményeket kevertek? vagy emberek tévedéseihez alkalmazták az isteni mester igazságát? Nem, nem; az ő jellemök, csak emberileg is vévén a dolgot, sokkal nemesebb vala, hogysem ilv alávalóság s hűtelenség férhetett volna hozzájok. Az igazság lelke vezette ötét, s nem is keltek ki semmi ellen annyira, mint a hamis tanítók ellen, kiket keserűségnek epéjében és hamisságnak kötelében lévőknek, ragadozó farkasoknak, hamisakat szóló férfiaknak, tévelvgésbe eitő csábítóknak, minden csalárdsággal és álnoksággal teljes ördög fiainak, minden igazság ellenségeinek, az ur Jézus igaz útjait felforgatóknak, az Isten igéjét hamisítóknak, gonosz munkásoknak neveztek, s a híveknek tőlök őrizkedni megparancsolák. \*)

De tán az apostolok utódai rontották, vagy hamisították meg Jézus tanítását? Oh nem! Az Isten lelke az anyaszentegyházat nem hagyta el soha. Az apostolok utódai, kiket a Szentlélek rendelt az egyház kormányára, úgymint a római pápa és a püspökök, szinte rendíthetlen hűséggel ragaszkodtak Jézus tanításához, és készebbek valának számkivetésbe vagy halálra menni, mintsem az

<sup>\*)</sup> Ap. Csel. VIII, 23. XIII. 10, XV, t -32, XX. 28-31. Korint 1, lev. III. Korint 2. lev. II, 17. X, 22. Galat. lev, I. 6 — 9, 111. 1, Filip lev. III. Kol. lev II. 4, 8. Tess 2 lev. II, 1-3. Tim. 1. lev. VI. 3-5. Til. lev III. 10. H.Péter2.lev, III. 16. Jan. 1 lev. II, 26. IV. 1. Jan. 3. lev. IX. Jud, lev. IV.

üdvözítő tanításának valamelyik ágazatát megmásítani, vagy megtagadni. A mit találtak az anyaszentegyházban, azt tartották; a mit tanultak, azt tanították; a mit az atyáktól vettek, azt adák át a fiaknak. Nem különben fő kötelességöknek tartották a püspökök az apostolok idejétől fogva egész a mai napig vigyázni, hogy ki mit s hol tanít, és minden Krisztus tanításával ellenkező tanítást csirájában megfojtani. Így tartotta meg a katholika anyaszentegyház a Szentlélek kormányzása alatt mindig és mindenütt Krisztus tanítását egészlen és változatlanul, soha ahhoz valami újat nem ragasztván, sem a régiből el nem hagyván, sem annakértelmét meg másítani nem engedvén. –

Ezek után még egy kérdésre akarunk felelni: k épes-e az emberi ész, és van-e joga az isteni kinvilatkoztatást mindenképen az ő ítélő széke elé vonni, és megbírálni? Ezen kérdésre Atvámfiai! tagadólag válaszolunk, okfőinket pedig a következőkben öszpontosítjuk. Midőn valaki más felett akar ítélni, mindenekelőtt tartozik az ő felsőbbségét bebizonyítani; nemde nevetséges dolog volna, ha egy gyermek az ő atyja, a tanítvány az ő mestere, a szolga az ő ura, az alattvaló az ő fejedelme felett akarna Ítéletet tartani? Szintoly nevetséges, sőt vakmerő dolog lenne az, hogyha a véges elme a végtelen elmének bírájaul akarna feltolakodni, annál is inkább, mivel a tételben még az ész elméleti tehetetlensége és erkölcsi romlottsága forog fen, melyeken épen a kinyilatkoztatásnak kell segíteni. Továbbá vagy szükséges az emberi észnek ez az isteni segítség, vagy nem. Ha szükséges, akkor, nehogy bölcsebb- s belátóbbnak akarjon láttatni az ő orvosánál, az isteni segítséget egész terjedelmében hálásan s bizalommal tartozik elfogadni. Tagadni pedig, hogy az észnek ttem szükséges az isteni segítség, annyit tesz, mint élfene mondani a történetnek. Igenis a történet megczá-

folia azokat, kik az észnek a vallás dolgában olv tágas kört szeretnének adatni. A régiek botlásait nézzük, ha ítélni akarunk, mire mehet az emberi ész önmagára hagyatya a religio feltalálásában: mert könnyű ám akkor tisztán látni, tanítani s szép okokkal támogatni a természet törvényeit, az erkölcsiség szabályait, mikor feliött a nap; midőn a keresztény vallás igazságai népszerükké lőnek; a gyermekség legelső tanulmányival egyesíttetnek; a családok közt örökség gyanánt kézről kézre adatnak. - Az bizonyos, hogy az ember nem csak a vallásra, hanem általán emberi műveltségre sem képes eljutni isteni nevelés, útmutatás nélkül. Már pedig valamint minden nevelésnél, úgy itt is, nehogy a nevelés czélia felforgattassék, a tanítvány nem lehet nagyobb az ő tanítójánál, mert máskép nem volna rá szüksége; ennél fogva a tanítványnak nincs joga, nem is szabad az ő tanítójának rendszerét bírálgatni, mert különben oda volna a természetes rend, s az ilyen felfordult nevelés csak káros gyümölcsöket hozhatna. Tapasztalásból tudjuk, hoyá sodortattak némely protestáns atyánkfiai, kik az isteni kinyilatkoztatás rovására az emberi észt túlbecsülték! oda t. i. hogy minden hitet elvetettek, és a kinyilatkoztatott igazságokat egyenkint mind megtagadták. Végre a kinyilatkoztatás titkokat foglal magában; már pedig kicsoda jogosíthatja fel itt az észt, hogy ezeket saját belátása szerint bírálgassa, rostálgassa. A titkok, mikép már feljebb említettük, felsőbb rendű igazságok, melveket isteni tekintély miatt elfogadni tartozunk, noha értelmi felfogásunkat túlhaladják. A titkok, tehát oly körbe tartoznak, hova az emberi okosság nem emelkedhetik, mert felül van az emberi természeten, és az értelem gyenge világa elenyészik ott az örök fényben. Itt az észnek kötelessége, behunyni szemeit, mint a kerubok az Isten színe előtt, s egész hódolattal elfogadni azon fénysugárt, mely az örökkévalóságból rá lövel, mely megmutatja azokat, a melyek

nem láttatnak, és érezteti mintegy azokat, a melyek az emberi ismeret tárgyai nem lehetnek. A keresztény ember az észt nem szegezi a hit ellen, sőt használja annak fáklyáját hatása határáig, leteszi pedig a hol elhomályosul. Vezetve az észtől megérti, hogy Jézus Krisztus, és az apostolok e földön megjelentek, és hogy isteni küldetéseknek világos bizonyítmányait adák. Ezen eseményeket, úgy mint a tapasztalás körébe tartozókat, az ész meghányja, és miután a józan bírálat szerint megesméri rajtok az Isten ujját, s a magasságbelinek munkálkodó erejét (bebizonyítva természetfeletti dolgok által), ekkor az emberi ész meghódol az isteni észnek, s ennek csalhatlan tekintélye miatt föltétlenül elfogadja a kinyilatkoztatott igazságokat.<sup>1</sup>)

De már bezárom jelen elmélkedésünket. Úgy hiszem eléggé megértettétek, mely ingatag lábakon nyugszik az észvéd, s hova vezetnek törekvései. A hitetlen bölcsészek beszélnek ugyan Istenről, de az igaz Istent nem ismerik. Vakmerő gondolkodásuk szerint az Isten be nem folyhat az emberi észbe, magát nem nyilatkoztathatja, A tagadó bölcsészek nem veszik észre, hogy az ember nem csak vallásos, hanem akármiféle más miveltségre sem juthatott volna máskép, mint az isteni ne-

1) Az észvéd szomorú következményeit legyilágosabban láthatni a p r omegvetvén az testantismusban. Luther egvház csalhatlan tekintélyét, ennek helyébe magánszellemet, s egyéni észt állított. Mint bíráló a szentírásból több könyvet kitörölt; mint értelmező úgy magyarázta a szöveget, a mint neki tetszett; mint dogmaticus oly hitágazatokat gondolt ki, melyek eleinte a protestáns tanokat képezek. Luther a vallásban korlátlan szabadságot adott, s ezen elvből, mint a trójai lóból, azonnal több vállásújító jött elő, Zvinglius Sveiczban, Kálvin Frankhonban, Karolostad Némethonban, Münster Westfaliában stb. Ezek tetszések szerint megjavították a mit Luther javítlanúl hagyott, vagyis felforgatták amit Luther még érintetlenül megtartott. De ezek is nem sokára új javítókat nyertek a quakerekben, cseh testvérekben, pietistákban, herrnhuterekben, s c h w e d enborgiakban. arminianusok- és socinianusokban, a kiket is-

velés és oktatás által. Az emberi ész hasonló a gyertvához, mely elébb nem gyűl meg, míg csak más égő gyertyához nem érintetik: - isteni közbenjárás nélkül az emberek legszebb tehetségei becs nélkül maradandottak Egyébiránt a véghetetlen jóságú Isten a saját képére s hasonlatosságára teremtett embert maga nevelte, maga oktatta,, törvényeket adott neki. Még a bűn után sem vonta meg tőle atvai oktatását, gondoskodását, Láttuk mennyi gonddal ápolta Isten az ő igazságát, míg végre eljőve maga az úr Jézus, a ki az ős atyáknak adott, kinyilatkoztatásokat befejezte. Az isteni mester mennyei tanítását csodákkal s jövendölésekkel erősítette még. Milv nagy háladatlanságot követnek el tehát az észvédök. kik Jézusnak természethaladó vallását véges eszök itélö széke elébe idézik, vagy saját felfogásuk szerint értelmezik s akarják tökélyesbíteni. Távol legyen tőlünk Atvámfiai ezen vakmerőség! Mint Krisztusnak igazi tanítványai és hívei alázatos szívvel ismerjük el gyengeségünket, s hálatelt kebellel fogadjuk a világosságot, mely megvilágosít minden e világra jövő embert, sőt értelmünk és szívünket egész hódolattal vessük

mét helyökről letaszítottak az úgynevezett világrosság barátok észvédők, és naturalisták. – Sok mindenfélét lehetne mindezekről egyenkint mondani! Jelenkorunkban a rationalisticus bölcselet elnyelte a hittant. Soha sem volt szembetűnőbb a protestantismus negativ jelleme, mint épen e korban. Mindenütt szomorú de igazságos szózatok hallatszanak ellene, mert nyomai mindenütt kárhozatosak s üdvveszélyeztetők. Olvasván Strausz, Feuerbach és Brúnó protestáns hittanárok munkáit, bennök a kereszténységet egészen, s alapjaiban feldúlva találjuk. Mind a hárman a protestantismus utolsó menhelyének a pantheismust mutatták és jelelték ki. Az ember haja szála feláll, mire nem képes az eltévedt emberi ész vetemedni. Mirigyes és epével telt mondataik nem csak a kereszténység, hanem minden vallás megsemmisítésére czéloznak. Fölkeltek ugyan ellenök némely jobb lelkű protestánsok, de mi haszna? ők a korlátlan szabadságra, mint a protestantismus lényegére hivatkoznak, és melyik protestáns veheti nekik rósz néven, ha a szabadságot használva ennyire jutottak.

aláia a hitnek, mely nélkül lehetetlen kedvesnek lenni Istennél. Gyakran halliuk felvilágosodott ielen korunkban. hogy az ó világ az új világgal harczol. Igaz, az ó világ küzd az új ellen. De melvik az az új világ, ha nem az. melyet a kereszténység képezett? s melyik a régi világ. ha nem az, mely keresztény hit nélkül sínlődött? Valamint a keresztény ember a szentírás szavai szerint új ember: úgy a kereszténység új emberiség. A ki a kereszténységet megtámadja, az a régi pogány sötétséget idézi vissza; a ki a kereszténységet védelmezi, az a jövőnek boldogságát alapítja meg. Tudom, sokan egy új kinyilatkoztatást várnak, mely tökéletesb lenne, mint a Krisztusé; egy új emberiséget, mely tökéletesbb lenne, mint a Krisztustól képzett emberiség; egy új anvaszentegyházat, mely tökéletesebb lenne, mint a Krisztustól alapított anyaszentegyház. De hol van új Krisztus? hol van az új emberiség? hol van az új egyház? s mit veszünk észre körülnézvén magunkat? látjuk a régi szenvedélyeket, a régi pogány sötétséget emelkedni. Legyünk igazságosak! húzzuk le a korszellem szemeiről az állepelt, és mondjuk ki egész őszintességgel, hogy az észvédő (rationalisticus) felvilágosodás, a kereszténység romjai felett a régi pogányság rémletes alkotmányát akarja fölemelni. Oh Atvámfiai! ne hagyjuk magunktól az üdvezítő hitét elragadtatni, sőt annál nagyobb erélylvel aljunk szent meggyőződésünk mellett, mennél álnokabb az ellenség, mely e legnagyobb kincstől meg akar fosztani; álljunk társulatokba, s vállvetve harczoljuk a tudomány, bölcsészet, műipar, művészet és szabadság harczát. Rántsuk le a korszellemről az álarczot, és mondjuk meg neki, hogy ez nem haladás, hanem viszataszítás a pogányság sötétségébe. Mondjuk meg nyilván, hogy a keresztény hit a népek nagyságát, intézvényeik szabad fejlődését nem gátolja, sőt hatalmasan előmozdítja; valljuk meg nyilván meggyőződésünket, és tanítsuk eltévedt atyánkfiait boldogságunkat, hitünket ismerni, ha elég szerencsétlenek voltak azt elveszteni. Legalább az utóvilág fogja majd mondani: a hitetlen bölcsészek Jézus tanítását félreismerték, a hitet meggyalázták; de ekkor a nemes szívek felfohászkodtak a mennyei világosság atyjához, és egész erélylyel síkra szállának a megcsúfolt kereszténység védelmére. Ők a katholika hit s meggyőződés zászlaját magasra emelték, melynek szemléleténél sokan magokba tértek s elismerték, hogy csak ezen az úton lehet eljutni a boldogságra, melyet Isten a világ kezdete előtt készíte az ő választottinak, Amen.

## NEGYEDIK BESZÉD

а

## "PANTHEISMUS"ról

(mindistenség).

Ez az örök élet, hogy megismerjenek téged egyedül igaz Istent. Ján. XVII, 3.

## Böjt IV. Vasárnap.

Evangeliom sz. János VI. 1-15.

Krisztusban szeretett Atvámfiai! a mai szent evangeliom azon eseményt adja tudtunkra, midőn Jézus Krisztus, a világ megváltója öt árpa kenyérrel és két hallal ötezer embert – ide nem számítva a nőket és gyermekeket - kielégített. Ha ama csekélv eleséget és a nagy sokaságot Jézus körül elgondoljuk, mi is felkiálthatunk Andrással: "Micsoda ez ennyi népnek?" De ha ismét megfontoljuk, hogy Jézus oly csekély eleséggel annyi népsokaságot kielégített, sőt mi több, hogy még tizenkét kosarat töltenek meg az öt árpa kenyér hulladékából, ismét a csodán álmélkodó néppel föl kell kiáltanunk: "Bizonyára ez ama próféta, ki e világra jövendő váratik, 1) a kire Mózses utal bennünket. 2) Atyámfiai! a mit ez alkalommal isteni megváltónk tett, azt az Isten minden esztendőben teszi. Jézus Krisztus az öt kenyeret kezében megsokasította: Isten a magszemet megsokasítja a mezőn, s naponkint nem csak ezer és ezer embereket táplál, hanem megszámíthatlan mindenféle állatok sokaságát is. Nincs madár a légben, nincs hal a vízben, nincs féreg a földben, nincs állat a sűrűségben, erdőkben, mely az ő eleségét meg nem találná. Mindeneknek szemei Istenben bíznak, és ő ad nekik ele-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ján. VI, 14,

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Mózs. 5ik k. XVIII, 15.

delt alkalmas időben: megnyitia kezeit és betölt minden állatott áldásával. És mi volna az ember fiából, a föld gvermekéből, ha a mindenható a mindennapi kenveret, a szükséges táplát megtagadná tőle? A teste elsorvadna. el kellene vesznie, s éhen meghalnia. De nem csak testből áll az ember, ezen kívül van neki lelke. van szelleme. Valamint tehát a test fentartására okvetlenül szükséges az anyagi táp, úgy szinte lelki eledel nélkül romlásba dűl a lélek. A véghetetlen jóságú Isten, a ki oly bőkezűleg gondoskodott testünk eledeléről, lelkűnkről sem feledkezett meg. Az Isten fia, az atvának örök bölcsesége, lelkünk számára az ő szent testét és vérét. szellemünk számára az ő igazságát adta eledelül. Jézus maga azon mennyből alászállott kenyér! És valamint a földi kenyér a testnek erejét növeli és megtartja, úgy ő is a Szentlélek által lelkünket is megőrzi a végenvészettől. Boldog ember, a ki ezen mennyei kenyérben részesül. Jézus lakik ő benne, és ő Krisztusban. Az atya is szereti őt, s mindent a mit Jézus nevében kér, megad neki. Az ő lelke szükséget nem szenved, és nem fog éhezni örökké. Vajmi boldogtalan tehát az, a ki ezen mennyei tápban nem vesz részt, kinek lelkét és szellemét az égből alászállott kenyér nem élteti. A ki Krisztusban nem osztozik, az halálban marad, lelki és szellemi halálban. Ennek élő példáját a pantheistáknál találjuk. Az ember el borzad mily sötét a tartomány, melyben ezen bölcsészek Isten, világ, önmagok s embertársaik feletti szempontból tartózkodnak. Hiába! Krisztus nélkül nincs a léleknek élete, s a szellem távol az igazságtól, örök halálban sorvadoz; ellenben a ki Jézust, az igazság napiát követi, nem lesz többé önmagának megmagyarázhatatlan tünemény, vagy rejtély; ismeri a világ alkotóját, a legfőbb lényt, tudja honnét ered, ismeri lelkünkben az istenség képe meghomályosodásánnk kútfejét, Isten, önmaga s embertársai iránti kötelességeit, a külvilághozi viszonyait, stb.

Atyámfiai! ez alkalommal a pantheismus elveit, fonákságait, s kárhozó következményeit szándékom veletek megismertetni. Jézus, a valódi bölcseség kútfeje kisérje elmélkedésünket, hogy kikerülvén a kevélység szülte ábrándozásokat megismerhessünk: Téged egyedül igaz Istent!

A pantheismus (magyarul mindistenség) a való világot, azaz Istentől különféle véges lényeknek valóságát tagadia. E rendszer elve: "Isten minden, csak a végtelen bír valósággal; a véges létező puszta látszat, tünemény, a végtelennek jelenés módja. E szerint az Isten nincs látható világon kívül és világ nélkül. Ő a természet szelleme, és a természettel öröktől fogva szükségképen össze van kötve. A látható világot s annak részeit emberek, állatok, növények, ásványok stb. lakják. Ezek csak tüneményei, fejlődései a világszellemnek, melyek a meghatározott idomulva ismét a világ- s természetszellem keblébe térnek vissza, más fejlődéseknek helyet és anyagot adandók. A világszellem fejlődik, és a teremtmények különféleségében valósítja magát, és végre hosszú vándorlása után az emberben jő öntudatra". így zavarodik meg az emberi szellem, midőn az örök világosság forrását, mely a sötétben világít, elhagyia, s önmaga erejébe bizakodik. Az egész teremtés, az egész világ eltűnik szemei előtt, mi sem marad belőle egyéb puszta látszatnál; az ember és az igazság, az ő lelke, teste, a természet, az egész mindenség minden lény neki Isten; minden Isten, minden egység; az egyikre nézve az "én," a másikra nézve a "föltétlen" szolgál; ennek az anyag, amannak az emberi szellem felel toeg; minden egység, minden Isten. Ész, hit, erénytan, szabadság, szembetűnés, oszthatatlanság, valóság előtte semmi; nincs semmi egyéb, mint Isten; az Isten minden; Isten ama borzasztó zagyva, ama rémítő és mély tömkeleg, a rettentő éj és álom, hol minden tévedések és szenvedélyek őrjöngve és féktelenül harczolnak. Ez a mindistenségnek veleje. Egyébiránt úgy hiszem, mielőtt a mindistenség elveit, bizonyságait és következményeit vizsgálnók, nagyfontosságú dolog annak történetébe bepillantani.

Míg a zsidó ősatyák az egy Istenről való fogalmat, és a világ teremtéséről szóló hagyományt legbecsesebb örökség gyanánt megőrizték: az alatt a népek a külső világ szeretetébe annyira elmerültek, hogy az eredetileg kinyilatkoztatott igazságokat és szent szabályokat, melyekhez az emberi nemzet boldogsága kötve van, elfelejtek. A természetnek, mely az ő teremtőjének helyébe állíttatott, bűnösen tömjént gyújtanak. A teremtés fogalmának helyébe lépett a kifolyás elmélete. Ez idő óta a politheismus, minden romlottságnak e forrása, az emberek szívét s eszét elbódította, s méghozá keserű gyümölcseit

Kezdetben tehát nem voltak bálványok, s csak későbben midőn a bűn, gonoszság és feslettség elválasztá az embert az ő teremtőjétől, hagyták el az igazság forrását, s vagy a tüzet, vagy a szelet, vagy a gyors levegőt, vagy a keringő csillagokat, vagy a hatalmas tengert, vagy az ég világított: a napot, holdat állíták e világot igazgató Istennek lenni, 1) s Isten helyett imádták, mivel a napban, holdban, tűzben természetfeletti erőt sejdítettek. Majd a hősök, világhódítók, hasznos mesterségek feltalálói háladatosságból isteni tiszteletet nyertek; majd ismét isteni tiszteltetésre vágyó uralkodók önképeiket gyakran messze tartományokba küldék, és azt kívánták, hogy azokat Isten gyanánt imádják alattvalóik, így támadt a bálványozás, mely nem sokára kevés kivétellel az egész világot elborította, s feslettség és romlottság örvényébe ragadta. A politheismusnak vér-<sup>1</sup>) Bölcs XIII, 2.

rokona a pantheismus, melynek eredetét s tűzhelyét Indiában találjuk, itt akadunk egyszersmind a kifolyástannak legelső nyomaira. \*)

A pantheismus tanait könnyű módon e tételre szoríthatni: Létezik egy véges határozott lét valóság nélkül; és továbbá létezik egy általános véghetetlen lét, melyre nézve mit sem lehet tagadni vagy állítani, vagyis mely minden tagadást és igenlést kizár.

De ezen állítás, mint a pantheismus veleje, ellenmond az emberiség közszellemének. Tagadhatják a kába bölcselők a világ valóságát, az ember személyességét; mondhatják, hogy ezen dolgok csak puszta látszat s tünemény, az ember fogja még is hinni mind az egyiknek mind a másiknak létét. Az emberiség hisz a világ valóságában; hiszi hogy az ő "én"je valóban létezik; ő hiszi, hogy más valóságok is vannak. Ezen legyözhetlen hiten minden elmefuttatások hajótörést szenvednek. Az emberiség hiszi, hogy van véges és végetlen valóság, hogy van Isten, van világ; ő hiszi, hogy van egy fö ok, mely a maga nemében legértelmesebb, leg-

\*) Indiai egély szerint; "minden lények Brahmából eredtek, abba ismét visszatérendők; V e d a és M a n a u könyvek szerint a világnak teremtése és felbomlása úgy tekintetik, mint Brahmának élete és halála. Az egész mindenség újólag helyre fog állítatni, ha Brahma még egyszer a világra születik." Ki fog még kételkedni, hogy Vedának bölcsészetében a mindistenség tanának szoros rendszere, mely valaha létezett, foglaltatik.

India után Egyiptom azon környék, melyben a kifolyás rendszere egész következetességgel kifejlődött. Nerodot, Siciliai Diodor Plutarch, Jambilicus és Porfirius írásaiból kitetszik, miből állott az egyiptomi hittan rendszere. "Mindenek előtt létezik Isten név nélkül; ő az eredeti sötétség, megfoghatatlan lény, minden létnek s világosságnak forrása. Az eredeti isteni erők Osiris és Isis személyében képviseltetnek; Osiris világító s cselekvő elv a a természetben, Isis sötét, szenvedő anyagi elv,"

"Minden a mi létezik és lehel Osiris és Isis egyesülése által lőn, t, i. a szellem és az anyag öszszeköttetése által, A gonosznak elve T y p h o n, kinek eredete igen homályos. Egyébiránt az egyiptomi bölcsebb, legigazságosabb, legjobb, és önálló személyességgel bír. Ezen tántoríthatlan hit minden erkölcsiségnek és reménynek alapja. Az emberiség sohasem fog beleegyezni, hogy Isten helyébe amaz elvont, s nehezen érthető fogalmak állítassanak: soha sem fog ráállani, hogy ezen homályos eszméknek isteni tiszteletet mutasson. Az emberiségnek ezen hitét a pantheisták nem képesek tagadni, sem azt feldúlni, annál kevésbbé megfejteni.

Tarthatnak tudós beszédeket a véges és végetlen felett; fölemésztethetik az egyiket a másik által, kétségbe vonhatják most a végetlennek, majd a végesnek létezését; az emberiség azért nem fog az ő hitétől eltántorodni, nem akad meg menésében, s hinni fogja mind az elsőnek mind a másodiknak létét.

Atyámfiai! minden bölcsészeti vizsgálatnak, hogy ki ne csapongjon, a közszellemből kell kiindulnia, és a közszellemnél megállapodnia. A közszellemnek homlokegyenest ellenszegül a pantheismus, s azért kicsapongás, melyet menteni nem lehet. Mit akar Spinoza személyte-

jelképtan szerint Typhon minden rósz és kicsapongó erővel bír; és Nephtissel, azaz a tökéletesség- és szépséggel egyesült. Innét származik a rosznak és jónak vegyítéke, mely a világ lényegét képezi."

Perzsiában dualismusra (kettedvédre) akadunk. Itt a világ teremtése úgy állíttatik, mint a jó és rósz, a világosság és sötétség, a tisztaság és tisztátalanság, Ormuzd és Ármány közti iszonyatos harcznak eredménye. Ezen kettedvéd különbözik egy másiktól, mely két teremtetlen, szükséges és örök elvet vitat. Az egység a világ végén fog elő jönni, midőn a jó a roszat meggyőzendi. Egyébiránt kétséges dolog, valljon Ármány természeténél fogva, vagy szabadságávali visszaélés által lőn gonosszá.

A chinaiak hittani rendszere ment azon ábrándos meséktől melyek az indusok és egyiptomiaknál találtatnak. A chinaiak világteremtése észszerű alapokra van fektetve, és az igaz hagyománynyal nagyobb öszhangzásban áll, A görögök polgárisodása keletről veszi eredetét, s azért a kelleti hittannak alapját a keleti hittanrendszerekben kell keresnünk. Linus és Orpheus töredékei szerint valamint az istenek, úgy ez a nagy mindenség a zagyva öléből keletkezett. S t o b e u r Linus

len állománya, Schellingh általános léte, Hegel tiszta eszméje? Foszszátok meg őket minden tulajdonoktól, minden alakulástól, minden meghatározástól; válaszszatok el tölök minden kiterjedést, gondolkodást, eszméletet és valót; különözzétek el őket a világtól; mi marad még hátra? Tiszta eszme, érzéktúli elvonás minden élet és erö nélkül. Azt vélitek, hogy valóságot fogtatok: és puszta árnyékot kergettek; azt vélitek, hogy mélyen gondolkodtok: és gondolkozástok nem egyéb hü álomnál. Kapcsoljátok össze az álományt a világgal, a létet a lényeggel, az egységet a sokasággal, a végtelent a végessel: és bent lesztek a csalódás és látszat országában. Hasonló gondolkozás mellett az Isten eltűnik, oda van személyességünk, és a világ puszta szóvá változik: az általánosság ösvénye mindent elnyel és megemészt.

Továbbá ismereteink származását elfogulatlanul vízsgálván, értésünkre jő, hogy a mi "énmünkben a végtelen eszméje a véges eszméjével egy időben támad skeletkezik, és ezen két eszme egymástól elválaszthatlan. Ha tehát a véges eszméjének nin-

tanát ekképen adja elő: Egyetlen egy cselekvény intéz minden dolgokat; minden dolgok a mindenségből eredtek, és a mindenség minden dolgokban áll; minden dolgok egy, és mindenik rész mindenség, mert egyetlen egy mindenségből eredtek minden dolgok, és az évek végén minden dolgok egygyé lesznek, A p u 1 e j us szerint: "Jupiter minden dolgoknak elve, módia, lényege és czélia. – Csak egyetlen egy állovány létezik a világon, mely minden dolgoknak eleme," - Görög országban annyi nagy elméjű bölcsészek közt egy sem találtatott a ki tisztán felfogta volna az Istenség eszméjét. Pithagorásnál, úgy mint egyéb görög iskolák tanaiban, pantheismusra akadunk. Pláto legközelebb járt az igazsághoz; de ő sem bírt kilépni azon körből, mely az eltévedt emberi észt korlátozá. Egyébiránt nem tartozik ide a görög bölcsek különféle rendszereit részletesen felhozni, úgy is tudjuk, mily gyenge az emberi ész, ha isteni hagyományok által nem támogattatok. A g n o s t i k u s o k n á l szinte a kifolyás rendszerére akadunk, mely Perzsia, Syria, és Egyiptomból hozzájok átszivárgott, A gnosticusok több pártokra szakadtak. Tanítmányukat "gnosis"nak ismeretvagy bölcseletnek nevezik. Ezek között némelyek állították: "Van

csen valósága, úgy a végetlen eszméjének sem felelend meg. Mind a kettő "én"ünkben jelenik meg. Ha pedig "én"ünk nem bír valósággal, hogyan fogják azt bírni azon eszmék, melyek "én"ünket előállítják? hogy bírhatnak ezek több valósággal, mint az "én" maga. De föltéve, hogy csak a végtelen bír valósággal, mit nyertek ezzel a pantheisták? még mindig hátra marad nekik megfeiteni a tüneményeket, az..én" s világ valóságábani hitünket, a szemeink előtt fekvő végesnek létezését. Kicsoda kényszerítheti a végtelent, hogy az ő változatlan nyugalma- s feneketlen mélységéből kilépjen, s a dolgok sokaságát létesítse? Mi kényszerítheti a végtelent önmaga korlátozására hogy végest állítson elő? Minek oszlik, miért hasad az isteni egység végtelen különféleségre? A pantheismus elveiben sohasem találiuk meg e kifejtésnek, vagyis az úgynevezett véges világ ezen megjelenésinek alapját. Egyébiránt ez nem egyetlen titok a pantheismus jelképtanában.

Vizsgálván a világot, a világ megjelenik előttünk, mintegy jól elrendelt s a maga nemében tö-

egy egyetlen örökös és teremtetlen elv, ebből ered a szellemi és anyagi állomány; "mások ismét két teremtetlen állományról, és megmérhetetlen világosságról álmodoztak, a hol Isten laknék; nem különben a jó és rósz szellemekről, kik egymással folytonosan küzdenek, egy alsóbb isteni szellemről, s egy másikról, ki e világot teremtette, ki ezt megváltotta, stb.

Azután következnek az új platonisták, kik a keresztény hit tanait a pogány bölcsek tanításaival törekedtek öszeegyesíteni, s különféle tévedésekbe estek, A IX. században Erigena Scot az újplatonisták tanait feltámasztotta. A természet osztásáról szóló könyvében védi a mindistenség alapját, u. m. az állomány egységét, azonosságát. A XII. században Amauri, Charter és Dinárt Dávid élesztették föl a pantheismust. A XV és XVI században ismét új alakban jelent meg a régi mindistenség. E korszakban Bruno Jordán híres pantheista tüntette ki magát, Bruno szerint van egy lény, mely minden létező dolgokat magában foglal, mely a mindenségben nyilatkozik. Bruno után Spinoza szerint az Isten föltétlen s véghermindistenség rendszerét. Spinoza szerint az Isten föltétlen s véghermindistenség rendszerét. Spinoza szerint az Isten föltétlen s véghermindistenség

kéletes mű ebben mi sok adatot találunk a különféleségre, és az észre. – E szembeötlő tény azonnal elvezet minket egy bizonyos terv eszméjére, egy önmagával telies öszhangzásban lévő értelmesség eszméjére. Innét következteti a józan ész, hogy létezik egy végtelen, értelmes, hatalmas értelmesség. De a pantheisták elvetika világnak személyes okát, s mindenütt csak egy vak szükségnek hatását, munkálkodását szemlélik. Szerintök az Isten egyedül az emberi észben ismeri meg magát, fejlődik s teremti magát az emberi ész haladása szerint. Az emberi ész ismer egy tervet, mely soha nem terveztetett, egy szándékot, mely soha elő nem vétetett: azonban terv és szándék értelmiséget föltételeznek. A világ oka semmi viszonyban nem áll az ő hatásaival: a hatásnak semmi viszonva nincs az ő okához. és a világ úgy jelenik meg előttünk, mint ok okozat nélkül, vagy mint okozat ok nélkül.

Az emberi szellem azon elvek szerint, melyek ellen kikelünk, nem kevéssé megfejthetetlen, mint a világ. Ugyanis vannak elménkben bizonyos

tétlen lény, a végtelen tulajdonságok állománya, melyeknek mindegyike az állomány örök és végtelen lényegét fejezi ki. Ezen lényeg az ő egysége s örökkévalóságában a lét által fejlődik. Az örökkévalóság alatt, úgymond Spinoza, értem a létet magát; ez a lét mint örök lét egy s mindenkor önmagához egyenlő, mert a dolgok természetében két állomány nem lehet, A világon tehát csak egyetlen egy állomány van, mely szellem és anyag, gondolkodás és kiterjedés egyszersmind." – Ez Spinoza rendszerének veleje.

Újabb időkben a pantheismus nagy pártolókra talált Fichte, Schelling visszak újólag az állomány egységét és azonosságát elevenítették föl. Fichte bizonyos egyedi mindistenséget alapított. Ő az "én"től nem csak az ismeret alakját, hanem tartalmát is származtatta, Nála az "én" minden, egyedül az "én" bír léttel. Neki az Isten csak erkölcsi világrend, s az emberiség minden haladásainak végczélja. Ez ámbár tudós tanár, a ki egyszer felolvasásainak kezdetén a tanítványoknak ki jelentette, hogy ő Istent fog teremteni. Schelling visszavezet minket Eleatok s az új platonistákhoz. Valamint ezek, úgy ő is megengedi a lét és ismeret

eszmék, melyekben a függetlenség, szükség, változatlanság, tárgyilagos értékiség jellemét nem szabad félre ismernünk. Ezen eszmék közt a végtelen tökély eszméje legcsodálatosabb s legfönségesebb. Minden bölcsészeknek feladata: ezen eszméket megfejteni, s azon tárgyat, mely nekik megfelel, megmutatni; mert ha ezen eszméket a nekik megfelelő tárgyaktól megfosztjuk, akkor az emberi ész elkerülhetlen tévedésben, hibában forogna, s az igazság csak kétkedőségben állana.

A mindistenség feldúlja a végtelent, midőn azt létezni állítja. Nézzétek meg a végtelent önmagában és önmagáért, s lesz egy fogalmatok minden becs nélkül; engedjétek öt a világba lépni, s azonnal megszűnik végtelensége, a végtelen végesre változik, s a csalódás országa elkezdődik. A végtelen tökélynek nincs semmi léte, nekünk nincs módunk azt megismerni, eszméink csalóka képzetek, és így minden igazság eltűnik, elhagy bennünket. Még több – az állítások: "a véges végtelen egyszersmind, más szempont alatt a végtelen végessé lesz, a véges és végtelen azonos;" – ezen

állítások, mondom, melyek az egész pantheismust magokazonosságát, és kétféle világot különböztet meg, a valódi és látszólagos vagy csalékony világot. Schelling az anyagi világot a szellemivel olvasztja egybe, s az egyetemet a chaost isteníti. Szerinte az erkölcs egy isteni érzemény, mely fölülemeli az embert az egyetemiben; a régióval ugyanaz, vele és általa öszeolvadva. S c h e 11 i n g szerint: "az Isten tárgyilag nem különbözik az észtől. Isten az egység és mindenség. A mindenség és Isten egy s ugyanazon lény, A mit a gondolkodó lény különbözőnek lát, p. o. sokféleséget és korlátolást, annak nincs semmi lényeges léte, hanem csak látszólagos. A véges lét csalódás! Schelling után következik Hegel. Hegel e három szó közül: "van, van, van," okoskodik mint sarkpontok körül; ez által fejtegeti a szent háromság titkát, s e háromságot egységbe ismét egy "van" szóval szorítja. Hegelnek gondolattani kifolyásai, melyeket ő valóságos lényekre átváltoztat, szembetűnő viszonyban állanak a gnostikusok kifolyásaival, az általános a dolgok lényege. Az általánosnak élete soha nem tökéletes, sem bevégzett; azért nem létezik az Isten a szónak igazi értelmében, hanem naponként teremti magát. "Az Isten naponkint fejlődik s leendő félben van; ezen kifejezés legjobban értelmezi Hegel iskolájának taban foglalják, nem esnek-e kézzel fogható ellenmondásba. egy szembetűnő képtelenségbe? Mi a végtelen? föltéve, hogy ez se nem szaporítható, se nem kissebbíthető; mi a véges? föltéve, hogy szaporítása s kisebbítése folyvást lehetséges 5 lehetne-e ennélfogva a mi se nem sokasítható, se nem kisebbíthető azonos azzal, a mit szüntelen szaporíthatni vagy kisebbíthetni? lehet-e a határtalan azonos azzal, a minek határai vannak? Lehet-e ennél nagyobb képtelenséget gondolni? Nem annvit tesz-e ez, mint önmagának ellenmondani, a józan emberi szellemet felforgatni? s azért úgy hiszem, eléggé világos, hogy a pantheismus kézzel fogható ellenmondásban van az egészszel, a gondolattal, az ember személyességével, a világ valóságával, s az általános lét fogalmával. Most pedig ezen ábrándos tanoknak következményeit fogiuk vizsgálni.

Hamis elvből szükségképen veszélyes és ártalmas következmények származnak. A pantheismus már többször feltűnt, de mindig ugyanazon eredménynyel. Napjainkban szintúgy mint egyébkor megmutatta, hogy ő ellensége az észnek, a józan emberi értelemnek, az erkölcs-

nait. A német pantheisták műveiből merítettek a francziák, se gonosz tanokat még jobban kifejtették.

Ha a pantheismusnak elősorolt különféle rendszereit figyelemmel kísérjük, azt veszszük észre, hogy minden rendszer külön nyelven és alakban egy elvből indult ki, s tökéletesen hasonló tanokat foglal magában. Mindenütt mindistenséget alkotó elv: az állomány egysége és azonossága. Csak egy állomány létezik, melynek az ember és az egész világ csak tulajdonítmányai. Ebben alapszik minden pantheismusnak lényege.

Spinoza e végtelen állományt szükséges tulajdonokkal ruházta fel, u. m. kiterjedéssel és gondolattal Schellingh és Hegei tovább mentek; ők megfosztották a végtelen állományt minden tulajdonítmányaiés sajátságitól, csak puszta alany nélküli létet hagyának meg neki. A tudós bölcselők állítása szerint ezen állomány, ezen általános lét az ő természetes kifejtésénél fogva teremti azon véghetlen sok tüneményeket, melyekből e nagy mindenség áll; azt mondják ők, hogy ezen általános lét minden tüneménynek alapul szolgál, és mindenkor önmaga-

nek, a családnak, és az emberi társaságnak. A történetírás már sokszor szemeink elé állítá a pantheisticus eszméknek káros következményeit; azonban alkalmazásban és az életben ritkán vonnak ki az emberek az elfogadott elvekből mindent, a mi bennök van; a való világában határokra akadnak, melyek őket visszatartják, és ha azokat olykor elég esztelenül áthágnák, mégis hiányzik nekik az erő! Azért nem elég csupán a történetben a pantheismus következményeit szemügyre venni, hanem a gondolattan segedelmével a tanok ben sejébe hatni, s minden következményeit napfényre hozni szükséges.

A pantheismus "felforgatja a józan emberi értelmet, a közérzést, istentagadásra vezet, minden religiót lehetetlenig a szerencsétlent megfosztja minden vigasztalástól, felforgatja a jó erkölcsök elveit, s iszonyú vészt hoz a köztársasági s családi életbe."

A dolgok általános azonosságának következményei felforgatják a józan emberi értelmet. Ha minden egy, akkor önmagától következik, hogy a dolgok közt semmi valóságos különbség nincsen. így az alany és az állítmány, az ok és okozat, a cselekvőség és nyugalom, szellem és anyag egy s

hoz hasonló marad. Ha pedig kérdeztetnek; mit értenek e lét alatt? akkor e letét Istennek nevezik. Azonban, noha ők e letét Istennek nevezik, mégis tagadják e lét személyességét, értelmességet, szabad akaratát és tulajdon életét. Tagadván az Isten személyességét, tagadják egyszersmind az érzék fölötti világ valóságát is. E világ, mint szükséges kifejtkezése a végtelen állománynak, az általános létnek, semmi valósággal nem bír! a véges dolgok sokasága csak puszta látszat, tünemény, s nem egyéb mint a végtelen állománynak jelenésmódja.

Ezen szükséges gondolattani következésektől a mérsékelt pantheisták sem menekülhetnek meg. Ezeknek is okvetlenül kell tagadniok az Isten tulajdon életét, személyességét, és védniök annak e világgal való öszeegyeledését. Ennek következtében a világban csak egyetlen egy állomány létezik, és ezen egyetlen egy állomány véghetetlen az ő lényegében, s csak szellemünk csalódása által jelenhetik meg véges lény gyanánt. A véges létező tehát a mérsékelt pantheisták szerint sem bír valósággal.

ugvan-az. Én p. o. ismerek embereket, köztem és köztök különbséget teszek melv elég szembetűnő! Azonban ez mind tévelvgés és csalódás! Mi igazán és valóban csak egy lényeg vagyunk, a család és az összes emberi társaság viszonvai nem egyebek külső látszatnál. Azt hiszik az emberek, hogy ők valami igazat és valót állítanak, mondván: a tévelv nem igazság, a jó nem rósz, az erkölcs és a bűn örökké különböznek egymástól: de ők mind tévednek, a közönséges azonosság szempontjából minden különbségek elenvésznek. És mégis Atvámfiai! az emberi értelem csak efféle különbségek által állhat fenn. Ismerni tesz megkülönböztetni: viszonvokat felállítani nem egyéb, mint a különbségeket meghatározni; valami tárgyat megnevezni nem egyéb, mint azon tárgyat minden más tárgyaktól elválasztani, és mintegy kijelelni; eszmével bírni tesz különös létet az elmében magának előállítani. Mi emberek csak ilven föltételek mellett gondolkodhatunk beszél hetünk és cselekedhetünk. Ezek nélkül az értelmiség, a társaság és az élet megfoghatatlanok. A dolgok külön féleségének észrevételét elnyomni nem lehet. Nemde Atvám fiai! sohasem fogjuk magunkkal elhitetni, hogy a fa márvány, hogy a növény állat, hogy a kör négyszög, hogy valaminek egy része egész. Mondhatják a kába bölcselők, hogy az emberi tudomány azonosságon alapszik; hogy mi igazán csak ezt ismerjük, és ebben mindent felfogunk; ők mégis hitünket nem képesek felforgatni a nélkül, hogy magát az emberi értelmességet is meg ne semmisítsék.

A pantheismus megsemmisíti az emberi közérzést. A pantheisták állítása szerint az ember isteni lényegű, mivel minden a mi létezik egy s ugyanazon; a véges csak néhány tökélyi fokkal különbözik a végtelentől; az ember noha szabadon és önkényt cselekszik, mégis egy kikerülhetlen szükségnek van alája vetve; az Isten minden jó és rósz cselekvényeknek szerzője;

nincs erkölcsi rosz stb. Ki nem látja át, hogy ezen ábrándok az emberi közérzést elnyomni törekszenek, s hogy magoknak az igazságot biztosítsák, a közérzést tévelyegni állítják? Egyébiránt a józan ember tudja hányadán vagyunk; ő tudja, hogy azon tanítás, mely az ő fennállása érdekéből az emberi közérzés igazságát tagadni kénytelen, igaz tanítás nem lehet.

A pantheismus egyenes irányban istentagadásra vezet. Ugvanis e tudós bölcsek az Istent név szerint megengedik ugyan, de valósággal megsemmisítik. Hogy hogy? Az Isten, kiről azt mondják, hogy létezik és mint egyetlen állomány létezik, most az emberrel vagy az emberiséggel, majd saját gondolkodó "én" jökkel egy s ugyanazon lénynek vallják; majd a világ állományával, majd a mindenséggel, majd a természettel összezavarják; ismét azt állítják, hogy az Isten nem egyéb, mint valami nagyon községes képezet, egy elvont eszme. Soha nem veszik öt tökéletes és személyes lénynek; oly lénynek, a ki az ő állománya s lényege által minden más lénytől különbözik. Már pedig akár puszta elvonásnak vegyék az Istent, akár pedig az emberrel és a világgal egy s ugyan azon lényegü s állományúnak állítsák, nyilván kitetszik, hogy az Istent csak név szerint vallják, valósággal megsemmisítik, s mi sem marad egyéb belőle, mint egy ugyan önkényt működő, de a vakesett s vas szükség törvénveihez kötött természet, mely azután Isten vagy akármiféle más néven neveztessék is. Innét következik, hogy minden pantheisticus alakban legfeketébb, noha személyesített istentagadás lappang. Ezen oknál fogva a pantheistákat többnyire istentagadóknak tekintették, p.o. Spinozát, Jordán Brúnót, Fichtét és másokat; mert ha közelebbről nézzük a dolgot, ők ama szörnyet, melyet agyukban teremtenek, Istennek nevezik, valamit a zsidók Krisztust királynak nevezték, midőn királyi tekintélyét elismerni vonakodtak; királynak csufolák, midőn kezébe királyi pálcza helyett nádat, és fejére arany korona helyett töviskoronát tevének. Fájdalom rá illik a pantheisták istenére Virgiliusnak ezen verse: "Monstrum horrendum informe ingens, cui lumen ademptum." A pantheisták istene bizonyára roszabb s alávalóbb minden istenségnél, melyeket valaha a bálványimádók kigondoltak; tiszta semmiüres fogalom, melynek semmi valóság, semmi tárgy meg nem felel. Ki nem hallott valamit azon eszelős dalról, melyet a bujdosó német mesterlegények 1849-ben énekeltek. A dal ezen szavakkal kezdődik.

Weg mit dem Gotte, dem blinden dem tauben Zu dem wir vergeblich gebetet im Glauben, Auf den wir vergeblich gehofft, geharrt. Er hat uns betrogen, er hat uns genarrt, \*)

És lehet-e kárhoztatni e suhanczokat, hogy ők csak rosz költészetben adák azt, a mita bölcsészet bámulandó mestereitől, a német tudomány fölkent hőseitől hallottak és eltanultak. Ha Isten nem egyéb, mint minden dolgok lénye, mely mint fő erő s ősanyag a nagy mindenségben elszóratott, szétment, s végtére hosszú fokozatos fejlődés után az emberi nemben szellemi életre és öntudatra ébredett, ki fogja őt még félni, benne bízni s öt segítségül híni? Vagy fölállhat-e az istenségről való ily eszme mellett valami vallás? Nem!! A vallás embernek Istenhezi viszonyát tárgyazza, de minden viszony két dolgot föltételez, melyek egymásra vonatkoznak mivel pedig a mindistenség az Istent a világgal s az emberrel egy s ugyanazon lénynek vallja, az által minden viszonyt

<sup>\*) &</sup>quot;El az Istennel, a vakkal, a sükettel, kihez mi hiába imádkoztunk a hitben, kiben hiába bíztunk, ő megcsalt minket, ő bolonddá tartott minket," így tisztelik ez eltévedt földfiak az ő Istenöket.

lehetlenít Micsoda tisztelet- és szeretettel viseltessünk azon Isten iránt, a ki magát nem ismeri, a ki csak az emberi öntudatban veszi magát észre és csak az emberi ész haladásának köszöni létét? Hogy szeressük, hogy féljük azon Istent, a ki nálunknál csak erővel, de nem tekintélylvel feliebb való? a ki minket nem jóságból, nem szabad akaratból teremtett, hanem kinek lényegéből önként és szükségképen folytunk ki, eredtünk? a ki mit sem tehet arról, a mit teremt vagy cselekszik, a ki máskép nem is cselekedhetik? hogy viseltessünk hálával egy oly istenség iránt, a ki semmi kegyességgel nem viseltetik irántunk, hanem velünk együtt egy vas szükségnek van alája vetve? Illy rendszer mellett esakugyan semmi igaz religio meg nem állhat. Utoliára is ön istenítés, önbálvánvozásnál állapodik meg. Természetes, ha a dolgok véghetetlen rendjében az ember Isten, úgy az ember csak magát imádhatja, csak önmagától függhet. De mielőtt oh kába bölcselők emberből Istent csinálnátok, irtsátok ki az ő függésének s nyomorának legyőzhetlen érzetét; az értelmeség törvényei vezetik az észt, a termeszét törvényei éltetik és mozgatják a testeket, minden emlékezteti az embert az ő szükségeire s függésére. Oly időben születik-e, mikor ő akar; oly magasságra növekedhetik-e, minőre ő akar; oly szerencsére tehet-e mindig szert, minőre ő akar? különös egy Isten. És mégis mily könnyelműleg csatlakozik az ember ezen gondolathoz, melynek képtelensége szintúgy mint istentelensége oly nyilvános és félreismerhetetlen. – pantheisták Istene semmi segítséget hozhat a szerencsétleneknek; és nem nem szerencsétlen-e minden ember? Nincs a nagy világban semmi állapot, semmi életnem, semmi életkor, mely ment volna minden szenvedéstől. Az emberi élet láncza a szenvedés- és viszontagságnak. Midőn először a nap fényét megpillantjuk, megragadjuk a láncz kezdetét s az élet

legszélsőbb végéig magunkal hurczoliuk. Most a világ nagy tengere felháborodik ellenünk maid szép reménveinkben megcsalódunk, ellenünk támad az idő, a múltban bánat, a jelenben meg nem elégedés, a jövőben félelem szorongatják szívünket. Ki fog rajtunk segíteni? A mindenség süket, a csillagok nem látnak, a földnek egész állatvilágával együtt nincs érzése fájdalmunk felfogására, emberek nem vígasztalnak: nincs egyéb hátra, mint kétségbe esni. Szellemünk ismerni akar, szívünk szeretni, de a földön mi sem elégítheti ki végtelen kívánságainkat. Mi törekszünk egy véghetetlen jó után, melynek előérzetét szívünkben bírni gondoljuk; mi törekszünk egy véghetetlen jó után; akarunk ismerni és ismertetni; akarunk szeretni és szerettetni; nekünk szükségünk van egy élő s véghetetlen valóra, melvlyel örökké egyesülhetünk. Ebben állanak kívánságaink, szükségeink. A mindistenség ezt mind balgatag csalódásnak, ábrándozó játéknak tekinti. Élvezzetek, úgymond, e földön, ha van módotok, a síron túl mindennek vége! Mint a harmat csépjei esőre változnak, és a tengerbe vitetvén elnyeletnek és elvesznek: úgy ti is valaha minden érzésből, minden személyességből ki fogtok vetkeződni, s a természet végtelen ölébe elmerülni. így vigasztalja az istentelen tanítás az ő ábrándos követőit.

A pantheismus felforgatja a jó erkölcsök elveit. Atyámfiai! egy szabályival sem mutathatni meg biztosabban valamely tannak hamisságát, mintha bebizonyítjuk, hogy ama tan a jó erkölcsök elveit felforgatja és megsemmisíti. Ezt pedig vajmi könnyű a pantheismusról bebizonyítani. Hogy a pantheismus a jó erkölcsök elveit felforgatja, arról napjainkban ki sem kételkedik többé, a ki ezen istentelen rendszer műhelyébe csak némileg betekintett. Mégis szándékom a dolgot a gondolattan segedelmével néhány adatokkal felvilágosí-

- tani t. i. miért ellenkezik ez a rendszer a jó erkölcsökkel?
- a) Jó erkölcsök, vagy erkölcsileg jó cselekedetek nem lehetnek az azokat parancsoló erkölcsi törvény nélkül. De hogy igazán erkölcsi törvény lehessen, arra okvetlenül szükséges, hogy az, kinek az erkölcsi törvény adatik, más személy legyen, s egészen különbözzék azon személytől, a mely a törvényt adia. A pantheisták pedig azt állítván, hogy mindenek amik léteznek, lényegesen egymástól nem különböznek, hanem egy s ugyanaz minden: ez által kétszeresen semmisítik meg az erkölcsi törvénynek amaz első és szükséges föltételét, melvnél fogya mind a lények valódi sokféleségét, mind pedig a lények igazi személvességét tagadiák. A mindistenségi rendszer szerint tulajdonképen csak egy lény létezik, de ez sem bír azon sajátságokkal, melyeket a tudósok a személy fogalmára közönségesen megkívánnak; a lények pedig, miket mi egyéneknek nevezünk, nem egyebek, mint ezen egy lénynek különféle alakjai, módosításai, kisugárzásai, részei, tagjai. Már pedig akár személyesnek veszik ezen lényt, akár személytelennek, az emberek, kik annak csupán alakjai s tagjai gyanánt állíttatnak, oly kevéssé szoríttathatnak erkölcsi törvény által, mint kezeink és lábaink, hogy testünknek szolgáljanak; nem is képesek sem szégyent, sem büntetést elfogadni, úgy mint melyek ettől sem lényegesen nem különböznek, se nem igazi személyek.
- b) Hogy valóban erkölcsi törvény lehessen, szükséges, hogy az a ki törvényt hoz, jogánál vagy tekintélyénél fogva, feljebb való legyen annál, kinek számára a törvény hozatik. Ha a törvényhozó csak természeti erővel és hatalommal haladja felül azt, kinek törvényt szab, akkor erőszakkal hajthatja ugyan s kényszerítheti cselekvésre azokat, kiket fölülmúl, lényeket vagy tagokat, de erkölcsi kötelezettséggel, vagy igazi törvénynyel nekik nem képes sem parancsolni, sem tiltani

Már pedig noha megengedik némely pantheisták, hogy az ember felett valami ész-elvonultság van: mind a mellett senki sem ismer közülök lényt, melv az ember tekintélyénél feljebb való volna. Ugyanis a pantheisták legfőbb ágazata ez: csak egy fő lény van, mely különféle és számtalan alakok-, módok-, dolgokban nyilatkozik: e lénynek legfőbb feilődése az ember, kiben maga az istenség öntudatra iő. E szerint az ember tekintélve- s hatalmánál mi sincs feljebb való, mikép ezt olykor magok a pantheisták büszkélkedve s őszintén mégis vallják. Már pedig a hol ilvnemű elvek alkotiák a rendszert, ott az ember öntörvényű- (autonomos) s erkölcsi tekintetben függetlennek állíttatik. A pantheisták nem tagadják ugyan, hogy külsőképen az embernél mi sem volna erősebb, de azzal, hogy az ember tekintélyénél semmi feljebb valót nem ismernek, feldúlnak minden erkölcsi törvényt, minden kötelességet, minden erkölcsi kötelezettséget, s ezektől az embert fölmentik

c) Az erkölcsi törvény meghatározására szükséges föltétel, mely a pantheismusáltal semmivé tétetik, az embernek szabad akarata. A szabad akarat oly szükséges föltétel, hogy ennek hiányában, ha t. i. az embernek nem szabad úgy cselekedni, vagy nem cselekedni a mint akar: akkor önként cselekedhetik ugvan. mint p. o. midőn leheli, s a vért az erekben forgatja, de nem mondhatni hogy szabadon s erkölcsileg cselekszik. S íme Atyámfiai! a pantheisták szerint sem az Isten, sem az ember, sem más valaki igazán szabadnak nem mondható; mind a mi létezik, szükségképen létezik; minden a mi történik, önként történik ugyan, de szükségképen; a cselekvényekben nincs más szabadság, minthogy cselekedeteink önkéntesek, azaz valamint az állatok önként követik az ő étvágyokat; úgy az emberek önként követik az Ő étvágyokat és eszméjöket. Ennélfogva, noha a pantheisták névszerint nem mindig, de valósággal mindig felforgatják a szabad akaratot, mely nélkül semmi erkölcsi cselekedet, semmi erény, semmi vétek nem állhat meg, sőt nem is gondolható. Végre

d) még egy az erkölcsi törvény hathatóságára szükséges föltétel, melyet a pantheismus megsemmisít, ugyané törvénynek biztos szentesítése. Mert nincs törvény, kötelezettség s megtartás hathatós szenté sít és nélkül: a szentesítés pedig csak akkor lehet hathatós, ha mind a törvénymegtartókra, mind a törvénysértőkre bizonyos jutalmak és büntetések határozvák, melvek a) minden a törvény által parancsolt vagy tiltott cselekvényeket illessenek: melvek b) minden cselekvényeket kinekkinek saját érdeme fokához igazságosan megjutalmazzanak, vagy megbüntessenek: és melvek c) minden becsületes embert a törvény teljesítésére hathatósan rábírjanak. Hogy ilvennek kell lenni az isteni törvény szentesítésének, melylyel az embereknek a jó cselekedetek parancsoltatnak, és a roszak tiltatnak, semmi józan kedélyű ember nem fogia tagadni. Mivel pedig ez életben az isteni törvény szentesítését egész mértékben nem tapasztaljuk, azért az isteni kinvilatkoztatással megegyező közérzés szózata az, hogy az emberi lélek halhatatlan, és ez élet után, mely a jövőnek előkészítő iskolája, kiki az ő érdeméhez képest örök jutalmat vagy örök büntetést veend. Ennélfogva Atyám fiai! az erkölcsi törvénynek szentesítését, sőt magát a törvényt semmisíti meg az, a ki a lélek halhatatlanságát tagadja, vagy a jóknak és roszaknak egyenlő sorsot ígér. S valljon hogy vélekednek a pantheisták lelkünk állapotáról ez élet után? Némelyek azt hiszik, hogy a lélek a halál után elfog nyeletni az egy s általános állomány által, annyira, hogy még ama személyes és egyéni léte sem marad fen, melylyel ez életben bírni látszék. E vélemény, mely régente sokkal több védőkre talált mint most, nyilván tagadja a lélek halhatatlanságát. Némelyek ismét azt hiszik, hogy a lélek számtalán változásokon menend keresztül, míg végtére valami bizonytalan czélnál megállapodik. Mindnyájan pedig abban egyeznek meg, hogy a síron túl minden emberek, a jók és roszak, egyenlő sorsban vesznek részt. Ki nem látja át, hogy ilynemű sületlen és istentelen mesék által a a jó erkölcsök szabályai feldulatnak és megsemmisíttetnek?

- e) Más ok, amiért a pantheismus istentelenséget és mindenféle gonoszságot leghívebben pártol, az, hogy ezen tanításnak fő elvéből "egy és ugyanaz minden a mi létezik" nyilván következik, hogy nem az ember szerzője bármely cselekvényeinek, hanem az Isten visz végbe mindeneket, a mik akár ember. akár más lények által történnek. Mert ezen elmélet szerint csak egy lényeg vagy állomány létezik, azaz isteni; de a cselekvények elve vagy oka csak állomány lehet, s így a cselekvények csak állomány- vagy lényeghez tartoznak, nem pedig az állomány tárgyaihoz, melyeket csak eszköz gyanánt tekinthetni. Ebből következik, hogvha van az emberek cselekvényeiben valami jó vagy rósz, szép vagy rút, becsületes vagy becstelenítő, dicséretre vagy gyalázatra méltó: az mind nem az ember-, hanem (oh iszonyú káromlás) Istennek beszámítandó. Már pedig mi fog egy gonosztevő embert a bűntől viszszatartóztatni, ha egyszer elhiteti magával, hogy minden a mit tesz nem neki, hanem az Istennek tulajdonítandó? mi fogja öt viszszatartóztatni, hogy szabad tért ne engedjen gonoszra való hajlamának, miután e rendszerből elég következetesen megtanulta, hogy akkor is a benne munkáló istenségnek ösztönzését követi, mikor a gonoszságot gonoszságra, a vétkeket vétkekre halmozza?
- f) Hogy végtére a bűnnek minden félelmét kiirthassa az ember szívéből a pantheismus, tagadja az erkölcsi roszat,s ezen tagadással ama végső akadékot is, mely a gonoszokat fékezhetné, eltávolítja s meg-

semmisíti. Úgy hiszem nem nehéz dolog átlátni, hogy a pantheismus főelvével a bűnnek ismerete sehogy sem állhat meg. A pantheisták főelvéből következik: hogy az ember öntörvényű, hogy mi sincs az ember akaratjánál feljebb való; hogy az ember önként cselekszik ugyan, de nem szabadon; már pedig a mi a nem szabad akaratból származik, az erkölcsileg rósz nem lehet, és minden a mi a független akarat által tétetik, az azonnal jó. Örvendjenek tehát a gonoszok és istentelenek, nincs erkölcsi rosz; ők nem vétkezhetnek, bűnösök nem lehetnek, bármit kövessenek el jól cselekesznek; az ő cselekedeteik szükségképen jó cselekedetek. \*)

\*) A pantheismusnak szomorú erkölcsi következményeit igazolja a történetírás. E mirigyes fának keserű gyümölcseit leginkább Indiában találjuk, mert sehol sem terjedt el annyira a mindistenség, s maradt meg oly állandóan, mint I n d i á b a n, a hol az előkelőknél még most is épen úgy, mint 3000 év előtt divatozik; mialatt a népsokaság a pantheismussal vérrokon polytheismusnak hódol. De ki nem tudja mily lábon áll Indiában az erkölcsiség? Mint hajdanában, úgy most is durva testiség, míveletlenség, romlottság és elvetemülés uralkodik itt. Az i n d u s o k, kik legvallásosabbnak tartartatnak, ájtatosságból udvari bolondok gyanánt holmi nevetséges alakokat aggatnak magokra, s majd közszánakozást, majd közcsodálkozást koldulnak embertársaiktól, mások egészen meztelenül járják körül a falukat és városokat s minden becsület- és szeméremérzésből kivetkőzve, mindenféle kicsapongásokat elkövetnek; mások ismét ájtatosságból a targonczának, melyen bálványuk vitetik, kerekei alá vetik magokat, hogy ettől széttiportassanak; mások az özvegyeket rábírni iparkodnak, hogy férjeik holttetemeivel égessék meg magokat, és miután ezen borzasztó áldozatba beleegyeztek, erőszakkal a tűzbe kerge · tik, Nem régen hírlapok útján értettük, mikép Lahore király tetemével 11 asszony, és ismét utódja tetemével 4 asszony égetteték meg. A lakosok többnyire a feidelmek kemény rabszolgasága vagyis zsarnoksága alatt az emberi méltóságnak minden érzését elveszteni láttatnak; a nők oktalan állatok gyanánt férjeik hatalma alatt görnyednek, s tiszteletnek tartják, midőn férjeik holttetemeivel megégettetnek. A művészet, tudomány, míveltség s egyéb szellemi foglalkozások, melyek az emberi nemzetet ékesítik, egészen el vannak hanyagolva, a mi kétségkívül onnét van, mert a pantheisták szerint az ember földi vándorlásának végén az Istentől elnyeletik; ezért az indusok testi s lelki henyélésben gyönyörködnek, sőt ez által az Istent tisztelni gondolják,

Jertek Atvámfiai! a sötét képektől vidorabb világba: iertek a názáreti Jézusnak iskolájába: itt az örök világosság fényénél földerül az elme, és a szív vigasztalással telik el. Láttuk Atyámfiai! mily nagy zavarba s kétségbe hozza az embert a kába emberi bölcselet, az eltévedt tudomány. Oh! tanuliuk becsülni azon isteni igazságot, melvet a Szentlélek a mi boldogságunk- s vigasztalásunkra följegyeztetett a szentírásban. Itt is irva van Atyámfiai! hogy az Isten szellem, de nem olyan szellem, minőnek öt az oktalan bölcsészek akariák, u. m. természetszellem, világszellem, mely a levélben zörög, a villámban fénylik, a növényben nő, a féregben mászik, a virágban illatoz, az állatban érez, s végre a gondolkodó emberben hosszú s fáradalmas vándorlása után öntudatra jő, s magát feltalálja; nem az úgv nevezett isteni mindenség, melyből minden ered, s melybe ismét minden viszszatér és elvész; az Isten szellem, de egy önálló, személyes és öntudattal bíró szellem, oly szellem

példányul követvén az ostoba Jogit, a ki egész életét a nap orrának vagy tányérának szemlélésében tölti,

Mit mondjunk a görög pantheisták erkölcseiről? Nyilván tudva van, micsoda tisztátalanság- s erkölcstelenségekre vetemedtek az új platonisták, kik mindent megkísértenek, hogy az evangeliom világosságát eloltsák, és a jó erkölcsökkel ellenkező s mármár roskadozó bálványozást fentartsák. A gnosticusok istentelensége, erkölcsi romlottsága s gyalázata oly nagy vala, hogy feslettségök közbeszéddé vált. A középkorban a pantheisták nem merték magokat nyilván mutatni. Újabb korban milyen életet viselt Jordán Bruno, kiki tudja. Nem is hoznám fel egy magán ember mocskos' életének emlékezetét bizonyos okfő bebizonyítására, ha nem élt volna azon elvek szerint, melyek a pantheismus velejét képezik. Szinte előttünk van St. Simon grófnak s párthíveinek élete, kik pantheisticus elveik következtében a legalábbvaló undokságokra vetemedtek; az örökségi jogot, magán birtokot, házasságot megtámadták, s ezek helyébe nő- gyermek- s jószág közösséget állítottak; a szilaj fajtalanságnak cselekedeteit mint az isteni tiszteletnek legjobb gyakorlását szóval és írásban ajánlották, s bizonyosan nem sokára ez istentelen társulat minden undokságok gyülhelyévé leendett, hahogy a rendőrség közbe nem szólal, s a veszedelmes társulatot szét nem kergeti.

a ki magáról mondia: "Én vagyok a ki vagyok." \*) Én vagyok a lét kezdet nélkül, én magamtól való, "Mielőtt a hegyek lennének, és alkotnád a földet, a világot, öröktől fogya te vagy Isten! Ezer esztendő a te szemeid előtt olyan mint a tegnap, mely elmúlt, és az éjnek egy szakasza." <sup>2</sup>) Az Isten szellem, a ki mindent betölt kiteriedés nélkül, mindent áthat ellentállás nélkül, mindent felülhalad mozgás nélkül, mindenütt marad megállapodás nélkül. Azért oh halandó "hova mehetnél az ő lelke elől? és hová futhatnál az ő színe elöl? Ha fölmegyek az égbe. te ott vagy; ha alászállok a pokolba, íme jelen vagy. Ha a hajnal szárnyait venném föl, és a tenger végső határánál telepedném, még oda is kezed vinne el engem, és jobbad tartana meg engem." 3) Az Isten szellem, a ki az ő nagyságában véghetetlen. "Az egek meg nem foghatiák őt." <sup>4</sup>) a ki az ő erejében mindenható;,,ő híja azt a mi nincs, hogy legyen," 5) a ki az ő jóságában kimeríthetlen; "mindent a mi él, betölt áldásávala ki az ő bölcseségében utólérhetlen. Ő benne föltétlen lét, lénveg, élet van. Az Isten szellem, ki véghetetlenségénél fogya önmagában s önmaga által létezik. ő nála semmi sincs esetleges, hanem minden lényeges; a jóság, hatalom, bölcseség nem tulajdonai, hanem lényege. Az Isten szellem, rettenesek az ő végzései, igazságosak az ő ítéletei, titokteljesek az ő gondolatai, felülhaladják az emberek gondolatait. Az ő igéje igazságos, az ő utai egyenesek, az ő ösvényei szentek, és kikutathatlan az ő irgalmassága. Ő türelmes a bűnösök iránt, engedékeny a töredelmesek iráni, és kegyes az igazak iránt. Midőn szeret, ő a szeretet maga, de csak a jót szereti, "csak is az

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Mozs. 2 könyv. III, 14.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) LXXX1X. Zsolt. 2, 4, 5.

<sup>3)</sup> CXXXVIII. Zsolt. 7-10.

<sup>4)</sup> CXXXVIII. Zsolt,

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Királyok 3-ik könyv. YIΠ, 27.

fog tartózkodni az ő sátorában, s fog lakni a szent hegyen. a ki ártatlanul él. s igazságot cselekszik: a ki igazat beszél szíve szerint, nem rágalmaz nyelvével, nem cselekszik roszat felebarátjának, és nem gyalázza társát." 1) Mikor ítél, ő az igazság maga; ő előtte nincs semmi személyválogatás: ő megfizet kinek kinek az ő érdeme szerint. "A bűnösök ki fognak irtatni! Látám a hatalmas istentelent fölemelkedve, és kiterjesztve a libanoni zöldellő cédrusként, de túlmenék raita, s íme már nem vala ott: keresem öt, és már helve nem találtaték meg. De az igazak segedelme az Úrtól vagyon, ki erősségük a nyomorúság idején; és megsegíti őket az Úr, és megszabadítja őket, megmenti őket a gonoszoktól, és megtartja őket, mert ő benne bíztanak."2) Mikor ótalmaz, ő az üdvösség maga. És milyen üdvösség? miután az ő neve "mindenható." Az Isten szellem, a ki betölt mindent világosságával, ő előtte misem múlt el; ő neki mi sincs iövendő, neki minden jelenvaló, minden idők feltárvák szemei előtt, és minden helyekre kihat tekintete. Minden teremtmény nyilván áll előtte, az ember hajai megszámítvák, "ő a szívet és veséket vizsgálja." <sup>3</sup>) Ő szellem, és ha uralkodik, ő a felség maga, "az én dicsőségemet, úgymond, nem adom senkinek." Ő szellem, kitől minden élet származik: ő adja azt, és csak egyedül ő tartja fen. "Mindnyájan te tőled várják, hogy eledelt adj nekik annak idejében. Ha elrejted orczádat, megzavarodnak, megháborodnak, ha elveszed lélekzetőket, meghalnak, és a porba viszszatérnek midőn beléjök bocsátod a te szellemedet, megelevenednek és megújítod a földszínét.<sup>4</sup>) "Ő benne élünk és mozgunk." Tőle eltávozni nem egyéb.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>)XIV. Zsolt. 1-3.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>)XXXVI. Zsolt,

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>)XXXVI!. Zsolt.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) CIII. Zsolt.

mint elesni, hozzá közeledni tesz fölkelni, belőle kilépni halál, ő benne lakni élet" mondia szent Ágoston.

De talán a pantheisták kedvéért már megváltozott az úr Isten? tán az ő tökélyei megfogyatkozának? Oh nem! nem, Atvámfiai! ilves valamit Istenről gondolni nem lehet, nem szabad. Istennél nincs semmi változás. sem a változásnak árnyéka." 1) Ha az Isten megváltoznék, akkor ezen változás által vagy tökéletesebb- vagy tökéletlenebbnek kellene lennie. De az Isten tökéletesebb nem lehet, mert ő öröktől fogya legtökéletesebb: mert ha Isten öröktől fogya mindentudó, azaz mindent tud. úgy az ő ismeretei nem szaporodhatnak többé; és ha az Isten mindenható, azaz mindent megtehet, a mit akar, úgy hatalmasabb nem lehet. S hol van hatalom melv erősebb volna az Istennél? Hisz ő maga az, a ki minden dolgot és erőt teremtett és fentart. Azonban ember vagy más szellem önmagától is válhatik tökéletlenebbé, sőt gonoszszá fajulhat, ámbár jónak teremtetett. Ez onnét van, mert az ő jó akarata és szentsége, sőt gyakran mivel az ő ismerete még erőtlen és tökéletlen. Istenben pedig minden tökéletes, és azért az Isten önmagától semmi tökélyt el nem veszthet; az Isten változhatatlan. "Az ég és föld elmúlnak, de az ő szavai el nem múlnak"2) Bármit erőlködjék is az emberi eltévedt bölcselet az Istent megváltoztatni, azért változatlan marad; el nem múlik az ő hatalma, sem az ő szeretete, sem az ő rettenetes fölsége; el nem múlik aző szentsége és igazsága. "Te ugyanaz vagy ma és örökké." Mi látszik erősebben állani mint ég és föld, és mégis elmúlnak ezek; de ha ezek is elmúlnak, mégis örökké szilárdul s változatlanul megmarad az Isten igéje, az Isten akaratja és ígérete. Ha tehát az Isten igéje mondja. "Semmi tisztátalan be nem megyén az Isten országába," mikor remélheti a tisztátalan, hogy üdvezül? soha, mert

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Jak. lev. I, 19. <sup>2</sup>) Máté XXIV, 33.

az Isten igéje változhatlan. És ha az Isten igéje mondja: "Ha ellenségeiteknek meg nem bocsátotok egész szívetekből, úgy a ti mennyei atyátok sem bocsátja meg bűneiteket," mikor várhatunk engesztelhetlen szívvel Istentől bocsánatot? ismét soha.

És el nem múlik az ő hatalma. – Valamint tehát Isten hajdan, midőn neki tetszett, megfoghatatlan dolgokat cselekvék, úgy most is erre hatalma van! Ha a zsidóknak testi kenyeret mennyből adott; ha egyiptomban a vízet vérré változtatta, úgy adhat most is az oltári szentségben a lélek számára mennyből kenyeret, és átváltoztathatja a szent misénél a bort Jézus vérévé. És ha Istennek hatalma vala ígéret szerint az üdvözítőt halottaiból feltámasztani, úgy kétség kívül hatalma van az utolsó napon a sírból minket is feltámasztani, amiként ezt megígérte; mert el nem múlik az ő hatalma.

És el nem múlik az ő szeretete! Valamint Isten elejétől fogva szerette az embereket, úgy még most is szereti őket, és szeretni fogja ezentúl is. Valamint az első embereket szeretetből teremtette, és saját képére s hasonlatosságára alkotta: úgy minket is ezen indokból az életre s örök boldogságra hívott meg. És valamint a töredelmes Dávidnak az ő bűnét megbocsátotta, és ezen bocsánatot Náthán próféta által neki tudtára adta: úgy bocsátja meg most is a töredelmes bűnösnek bűneit a gyóntató atya által; mert az Isten szeretete el nem múlik.

És el nem múlik az Isten rettenetes fölsége. Látjátok Atyámfiai! az Istennek rettenetes fölsége nyilvánossá lőn, midőn monda: "Mivelhogy ettél azon fának gyümölcséből, melytől megtiltottalak vala, átok alatt legyen a föld te miattad. Por vagy, s porrá leszesz." S íme már 6000 esztendő múlt el azóta, hogy Isten ezen ítéletet kimondotta, és az ember még mindig orczájának verítékével míveli a földet, hogy tövisek és burján helyett gyümölcsöt és kenyeret kaphasson; és a halál

6000 év óta még mindig tovább halad. Istennek rettenetes fölségét látjuk minden halálos ágyon, minden sírkertben egész a mai napig, és látni fogjuk az utolsó Ítéletig, midőn az ember fia Krisztus Jézus nagy hatalommal és dicsőséggel eljövend az ég felhőiben; mert el nem múlik az Isten rettenetes fölsége.

És meg nem szűnik az ő dicsősége és igazsága. Valamint az Isten már az első embereket engedetlenségökért komolvan és keményen megbüntette, s a bűn miatt az emberek millióira ezer éves szenvedéseket hocsátott. úgy jelenleg is utál az Isten minden tudva s készakarva elkövetett bűnt, és sokkal keményebben fenvítendi meg, mint az emberek közönségesén vélik; mert az Isten szentsége és igazsága változhatatlan! Azon hatalmas hullámok, melyek a bűnös világot elboríták, azon tűztenger, mely a fajtalan városokat megemészté; azon soknemű csapások, melyekkel az Úr az ő hűtelen szövetséges népét megbüntette, ama kőhalmok, melyek Jeruzsálem elpusztulását örökítik, minden emberi ékesszolásnál hangosabban juttatják eszünkbe, hogy az Isten szintoly igazságos, mint hosszútűrő. Ne mondja senki "íme vétkeztem, s mi bajom történt?" mert "lassú lépéssel halad az Isten haragja, és a későséget keménységgel pótolja ki." Mózses csak egyszer kételkedett, hogy ad-e Isten a háládatlan népnek vízet a kősziklából; s íme mivel Isten ígéretében kétkedett, be nem ment az ígért földre, hanem Nébo hegyén halt meg a pusztában. Az Isten ítélőszéke előtt a kisebb vétkek sem maradnak boszúlatlanúl; mert az Isten ugyanaz ma és örökké -

A t y á m f i a i! ugyanazon isteni kinyilatkoztatás, mely az Istenről oly helyes és oly magas fogalmakat ad, szinte mi rólunk is, azaz lelkünk méltóságáról legfényesbb s legvigasztalóbb tanítást közöl. Szent hitünk szerint mi is isteni nemből vagyunk teremtve, az Isten képére s hasonlatosságára. Az atya teremtelt, a fiú megváltott, a szent-

lélek megszentelt. Az ember a természet három országát egymaga felülhaladia. Van létünk a kövekkel, életünk a növényekkel, növekedésünk a fákkal, érzésünk az állatokkal, értelmünk az angyalokkal; azért olvassuk a szentírásban, hogy mikor Isten az embert teremte, azután megnyugodott, mintha az ő hatalma, bölcsesége és jósága ezen a képen kifáradt volna! Oly magasan áll az ember méltósága, hogy a királyi zsoltárnok méltán felkiálthata: "Dicsőséggel s tisztelettel megkoronázád az embert, kezeid alkotmányain úrrá rendeled öt. Kérdezzétek csak a teremtöt, mennyibe került neki az emberi lélek megszabadítása, mily magas áron váltotta ki a bűn s az ördög rabszolgaságából? miért született istállóban? miért sirt a jászolban, miért növekedék szegénységben? S azt fogjátok hallani: ennyire méltó lelketek, ily áron vett meg titeket! számláljátok meg az ő harminczhárom éveinek óráit; a fohászokat, melyek szíve mélyéből fakadtak; a könyeket, melyeket sírt; a gondolatokat, melyeket elméjében viselt: a szavakat: melveket beszélt: a sebeket. melyeket kapott; a töviseket, melyek szent fejét meghasogatták; a szegeket, melyek lábait és kezeit átnyilalták; a véres csépeket, melyeket onta; tekintsétek a keresztfát, melyen három óráig a legiszonvúbb fájdalmaknak közepette függött, melven az ő életét kilehellé, melven az ő szent lelkét kiadá; mindez tudtul adja nektek, hogy nincs a föld színén kincs, mely az ember lelkével szemközt állhatna. Az emberi lélek életeért egy Istenembernek kellett meghalnia.

Egyébiránt jól jegyezzétek meg magatoknak Atyámfiai! noha a lélek méltósága oly nagy, hogy hozzá képest az égen tündöklő csillagok, s a földnek minden toncsei elenyésznek, mégis nem az a rendeltetésünk, "Úgy ez élet után a mi lényünk az Isten lényével összevegyítessék, és az örök világosság fénytengerében elderüljön; nem, ez nem a mi rendeltetésünk; a mi bol-

dogságunk abban fog állani, hogy a véghetetlen jóságú, szépségű s legtökéletesb Istent színről színre látandiuk: látni fogjuk őt, ha ez életben ő benne hiszünk; mint jelenlevőt fogjuk öt bírni, ha öt a táv o 1 b a n szerettük; azonban egyéni természetünk és személyességünk mégsem fog változni ő előtte. Az Isten és ember örökké k e t t ő marad, kettő az ő lénvök, kettő az ő személyességük által. Még egy pár előítéletet szándékom eloszlatni: pántheisták haladás embereinek tartják magokat. Senki sem gondolná mily csodálatos hatása van e szavaknak az emberi képzelőtehetségre nézve. Hánvan hiszik jó lélekkel hogy azon emberek, kik ezen szavakat szünetlenül szájokban viselik, a haladás valódi apostolai!! Azonban nagy csalódás lappang e szavakban. Ha minden egy, ha minden azonos, ha minden alakok a valóság tekintetéből egymáshoz hasonlók, hogy lehessen ott tökéletesülés és haladás? Összeegyeztethetni-e ezeket? Hogy valaki az ő haladását bebizonyíthassa, a haladás fokát meghatározhassa, szükség, hogy az emberiségről s annak rendelteséről igazi és szilárd fogalma legven; ismernie kell a czélt, mely felé haladni akar. Szintúgy ha mívelődni, vagy képződni akarunk, szükséges tudnunk, kinek képmása szerint kell képeztetnünk. A "képezni" szó annyit tesz, mint valakinek példányképéhez magát idomítani; a képnek eredeti jellemét és vonásait önmaga alakjában elűtüntetni. A milyen az előkép olyan a képmás is. Az ember utánozhatná az állatok tulajdonait, példányul vévén magának valamely állatot; azonban ezen képzés nem válnék becsületére, főleg ha egy ravasz, daczos vagy ragadozó állatot venne magának előképül. Olykor mondják valamely gonosz emberről: ez igazi ördög; és ezzel azt akarják kifejezni, hogy azon ember a gonosz szerint képezte magát. Borzasztó dolog, ha az ember még ily rémítő képet is választ magának. És ez bekövetkezik mindig, valahányszor az ember nem

képezi magát ama legtökéletesebb kép szerint, mely az Isten maga. Ezen képnek eredeti képmása, mellképe az ember, vamint ezt a szentírásban olvassuk: "Alkossunk embert a mi képünkre s hasonlatosságunkra." Ezen szavakban fekszik egyszersmind a mi művelődésünk feladata. hogy tudniilik a teremtőnek képmása szerint képezmagunkat, utánozván az ő isteni zük tökélveit. Szentek legyetek, mint a ti mennyei atvátok szent." "Szentek vagyunk, ha hiszünk s bízunk Istenben, és szeretiük öt a legfőbb jót; ha az ő szent akaratja vagy az örök törvények szerint magunkat kiképezni törekedtünk. De a pantheisták nem indulnak ki az igazság föltétlen eszméjéből: ők nem ismerik az emberiség eredeti előképeit, hogy fogiak tehát az ő haladásokat bebizonyítani? Keresztény tanítás szerint a bűn miatt elvesztettük eredeti szépségünket, u. m. a szentséget és az igazságot, azért a fiú Isten emberré lőn, hogy az ő látható isteni személyében feltalálhassuk a formát, mely szerint képződnünk kell. Jézus a valódi műveltségnek s haladásnak mestere; Ő rá, mint a szentségnek, előképére kell figyelmünket fordítanunk, ő benne szemléljük minden tökélynek példányát. Jézus emberré lőn, az isteni fölség szolgai természetet vőn magára, s azért ő általa, és az ő nyomdokain juthatunk el az örök tökély dicsőségébe; ő a közlöny, kiben Isten s ember egyesülve, kiben a véges ember fölemelkediék a véghetetlenhez, s lássa milyennek kell lennie, hogy Istenhez hasonlítson. Azért a keresztény míveltségnek s haladásnak előképe Krisztus Jézus, a ki tehát valóban haladni akar, az búvárkodjék Jézus életében, s az ő példáját kövesse. E szempontból legyen szabad az üdvezítő életéből néhány vonásokat ide igtatnom. Jézus Krisztus a világnak megváltója, egész földi vándorlásában Isten iránt legforróbb kegyeletet tanúsított; mindent az Isten dicsőségének előmozdítására áldozott fel; oda irányoztak minden cselekedetei, s beszédei: az Isten országának terjesztése, s az ő igazságának életbe léptetése volt fő czélja. Ha valakit szeretett, kiválólag azokat szerette, kik az Isten akaratját teljesítek. Egyébiránt ő kivétel nélkül minden emberek iránt kegyes vala. Mennyit járt kelt, hogy a tudatlanokat oktassa, hogy a bűnösöket az igazság útjára visszatérítse, a betegeket meggyógyítsa? Egész életét az emberiség testi lelki javára áldozta fel! Tanítvánvinak szinte megparancsolta, hogy ők is minden emberek iránt testvéri szeretettel viseltessenek nem csak, hanem szeressék ellenségeiket is, imádkozzanak azokért, a kik őket üldözik és sanyargatják; e parancsola tot mindenkor először maga teljesítette, különösen midőn a keresztfán legdühösebb megfeszítőiért imádkozott, mondván: "Atvám bocsásd meg nekik, mert nem tudják mit mívelnek. Oly tiszta és szeplőtelen vala az ő élete. hogy ellenségeit nyilván felszólította: "Ki fedd meg engem a vétekről;" ők pedig mit sem tudtak szemére vetni egyebet, mint azt, hogy a bűnösekkel közlekedik, a mit ő ezen legszebb felelettel utasíta vissza: "Nincs szükségök, úgymond, az egészségeseknek orvosra, hanem a betegeknek." Jézus ment vala minden szenvedélytől; a fösvénységet annyira gyűlölte, hogy őszintén elmondhatta magáról: "A rókáknak tulajdon barlangjaik, a madaraknak saját fészkeik vannak, és az ember fiának menedékhelye sincs, hova az ő fejét lehajthassa." Menynyire kerülte a nagyravágyást, abból kitetszik, hogy midőn a nép öt királynak akarta választani, elrejté magát szemeik elöl. Ő ment vala minden hiú dicsvágytól, csak az atvának tiszteletét és dicsőségét kereste; kerülte a nagyravágyást, nem jőve szolgáltatni, hanem másoknak szolgálni, s magát követésre méltó például ajánlotta: "Tanuljatok tőlem, úgymond, mert szelíd s alázatos szívű vagyok." "Énpéldát adtam nektek, hogy valamint én, ti is tigy cselekedjetek." A szenvedés óráiban szinte megtartotta jellemét. Csodáljuk benne a hajthatatlan béketű-rést és állandóságot;a legiszonyúbb kínokat, és a leggyalázatosabb halált szenvedte a nélkül, hogy az ő száját legkisebb panaszra megnyitná; a mit beszélt, az mind kimondhatatlan kegyességet, szeretetet és szelídséget lehelt. Atyámfiai! itt a tökéletes példány, az eleven evangeliom! Ily példa után csakugyan lehet mívelődni s képződni. Egyébiránt Krisztus urunk a mi veltségnek nem csak tanítója s előképe, de mester is. Ő világítja értelmünket, ő éleszti jóra akaratunkat, ő tisztítja meg lelkünket, éltet kegyelmével, ő táplál tulajdon testével s vérével; ha elesik valaki, ő fölemeli; ha eltéved, ő útba igazítja, ha megbetegszik, ő meggyógyítja;ha meghal, ő feltámasztja. Boldogok a kik Krisztus szerint képezik magokat, és eljutnak a valódi tökélyre!!

Ezen isteni példány szerint képezték magokat a szentek, kik az anyaszentegyházban elejétől fogva mint ragyogó csillagok fénylének; Krisztus élt bennök, mikép ezt sz. Pál magáról bizovítja, mondván: "Nem én, hanem Krisztus él bennem." Krisztus volt a fő, kihez ragaszkodtak; ő volt a gyökér s törzsök, kitől eleveníttettek s növekedének; Krisztusnak példája ragyogott szemeik előtt; Krisztus kegyelme segítette őket! Szívreható látni a szeretetnek azon számtalan áldozatait, melyek e forrásból fakadtak; ott látunk p. o. egy sz. Miklóst, mikép viszi birtokát a szegény lyányok házába, hogy őket megszabadítsa azon veszélyből, melyet némely gonosz akaratú emberek készítenek nekik; ott látunk egy Boroméi sz. Károlyt, mikép jár házról házra, hogy az epelázban szenvedő betegeket vigasztalhassa, ápolhassa; egy Salezi sz. Ferenczet, P a u 1 a i sz. V i n c z é t és sok másokat, mikép áldozták fel magokat az emberiség javára. Ez ama szeretet, mely a jót nem egyedül azért cselekszi, mivel az magában véve jó, hanem mivel Istennek kedves, és Isten dicsőségét előmozdítja. Úgy van Atyám-

fiai! a szeretetnek, mely Jézust példányul választá magának, nincs egyéb czélja, mint az Isten szeretete és dicsőítése. Csendesen, mikép a virág csirájából fejlődik, és a harmat- s napsugárban az ő illatát s színe pompáját kifeiti, nem gondolván azzal, ha vallion az emberi szem tetszéssel mulat-e rajta, vagy virága s lombjai ismeretlenül hullának-e le: úgy ő is az Isten malasztia által úi életre születvén, s az egyház életében megszenteltetvén, kifejti igazsága gyümölcseinek egész gazdagságát, melyeket a Szentlélek benne megérlelt, ő mit sem aggódik, vallion megismerik-e az emberek az ő tetteit. áldozatait: minden földi nyereség reménye nélkül csak az Isten fiára tekint, a ki mondotta, hogy "menjen és gyümölcsőt hozzon, és az ő gyümölcse megmaradjon." Ez a szeretet hosszútűrő, mert a neki okozott fájdalmát békével viseli; kegyes, mert a roszat jóval fizeti; nem irigykedik; az ő szívét semmi földi szenvedély nem zaklatja; fel nem fuvalkodik, mert az örök jutalom öntudatában mindent a mit cselekszik, csekélységnek tart; nem viseli magát illetlenül, mert Istennel egyesülvén, mihez sem fog, a mi öt az Istentől elvezetné; nem vadászsza tulajdon hasznát, tiszteletét, mert mindenben csak Isten tetszését keresi, és nem az emberek dicséretét; szívét nem köti a világ javaihoz, mert jól tudja, hogy ez árnyékvilágban minden mulandó; n e m tart haragot, mert jól érzi saját gyengeségét; nem forgat elméjében gonoszságot, mert az önzéssel együtt mindent kitépett szívéből, a mi azt beszennyezhetné; nem örül a hamisságnak, örvendez pedig az igazságon. Mindent elfedez, mindent hiszen, mindent remél, mindent elszenved, mert a kegyelem soha el nem hagyja. Az Isteni szeretetnek ily dicső tulajdonival ékeskedtek azon számtalan szent férfiak, nők és szüzek, kik a katholika anyaszentegyházban minden századokon át virágzának; mindnyájan Jézust, az isteni míveltség példányát követték; mindnyájan az ő vallásának útmutatása mellett növekedtek a jó erkölcsök- és életszentségben, s az emberi tökély legmagasb fokára emelkedtek. Az isteni szeretet megnemesíté bennök az emberi szeretetet; ez tette őket nagyokká s dicsőkké Isten s emberek előtt.

Végtére a ki csak némileg tekintett a világ történetébe. észrevehette, hogy az isteni szeretet. Jézus vallása nem csak a jó erkölcsöket, az élet szentségét mozdította elő, hanem sikerdúsan ápolta még a tudományokat, és a művészetet is: itt is az örök bölcseség, az isteni mester szolgált mintául. Hol van tudományos intézet, tanoda, egyetem, mely eredetét, keletkezését kiváltképen a kereszténységnek nem köszönné? Sőt ama századokban is. midőn a népek vad csordák gyanánt tűzzel vassal pusztították az országokat. Jézus egyházának jutott a szerencse: a világi tudományok, a régi írók emlékeit is megmenteni a végenyészettől. S hol virágzik nagyobb szerencsével a művészet, jelenkorunkban szintúgy mint hajdan, mint a katholikus Olasz- Franczia-, Spanyol-, Bajor- s Belgaországokban? hol taníttatnak nagyobb sikerrel atudományok, mint a katholikus egyetemekben? Elhiszem, hogy az álfelvilágosodás korában itt is sok kárt okozott a hitetlenség szelleme; egyébiránt mégis igaz marad, hogy a tudományok és művészetek csak akkor boldogítanak igazán, s vezetnek czélhoz, ha azokat az örök bölcseség, Jézus Krisztus szelleme lengi körül. Mit ér minden tudomány, minden művészi ügyesség Krisztus nélkül? A tudomány felfuvalkodik, a lángész megtéved, az erény megtántorodik, ha az örök igazságtól elpártol. Előttünk a világtörténet könyve, melyben sokféleképen be van bizonyítva, hogy a tudákos felvilágosodás és hamis képzés mindenkor megvesztegette a népeket. A sok közül csak egyet emelik ki. Hogy mennyire vetemülhet a valláskorlátain átrontott felvilágosodás, ennek vérfagylaló példáit adá a múlt század alkonván dühöngött világrendítő franczia forradalom, midőn az ifiúság nevelése elvetetvén az egyház szolgáitól (jezuitáktól) oly férfiak kezére bízatott kiket nem Krisztus szelleme hanem a hitetlenség ármánya lelkesített! Oh ekkor mint Pandora szelenczéjéből a feslettség és zabolátlanság csakhamar eláradt mindenfelé: letapodtatott mindaz, a mit századok véleménye szentnek és sérthetetlennek tartott: a legczégéresebb gonoszság s erkölcstelenség hatalmaskodott: a nép lázas szabadsága kitüntetésére a vétket istenité: lerontattak az oltárok: megölettek vagy számkivettettek az egyház szolgái; a megyáltónak irántunki szeretetére emlékeztető keresztje lehánvatott s meggvaláztatott; az isteni szolgálat végképen eltöröltetek; a templomok megfertőztetének; még a megváltás nagy munkájára emlékeztető időszámlálás is eltiltaték. De bezzeg Frankhon megadta az árát! a királvi trón feldúlatva. a fejedelmi család kivégeztetve oda lett az egész ország bátorsága, békesége, boldogsága. Az öszszeomlott religiónak hantjai közül a pokol az ő borzasztó fejét fölemelé, és kénköves lángokkal lobogó tüzes üszögeit, egyik határról a másikra szóra; a legszentebb természeti kötelékek elszaggattattak, s az egész nemzet saját vérében fetrengett. így fizet a hamis felvilágosodás!

Ezek után tekintsük meg miben áll azaz elhírhedt mindistenségi míveltség, kiképzés vagy haladás? micsoda alapon nyugszik, s miféle következéssel bír? Ha az Isten nem egyéb mint világszellem, természetszellem, és magában csak vakerő; ha először az emberben jő öntudatra: akkor következésképen az egész mindenség, sőt maga az ember is nem egyéb, mint csupa természeti tünemény (natur-product); akkor szigorúan véve senkinek sincs joga vagy kötelessége másra oktatva, növelve vagy egyébkép hatni, valamint a fának nincs gondja más fára, az ökörnek az ökörre, mert

az Isten minden lényben, minden emberben feilődik saját módia szerint. A szülék nemzőik gyermekeiknek a természet következtében, valamint a gyermekek szülöttjeik nemzőiknek a természet rendie szerint. A szüléknek és gvermekeknek tehát nincsenek egyéb viszonlagos kötelességeik, mint melyeket a természet előír. Ugyanez áll szinte más emberekre általában. Csak természetes rugók és indokok szolgálhatnak alapul az emberi akaratnak s cselekvényeknek; mert ha az ember, mint csupa természetszellem, az ő halála által ismét a természet kebelébe viszszatér, és minden személyessége elenyészik: akkor az ő személyes java és jaja csupán e földi életre van szorítva: s azért mindenkinek természetes joga azt hozza magával, hogy kiki az ő szerencséjét és jóllétét minden erejéből itt keresse, mit sem gondolván azzal, hogy mások mikép keresik és találják meg azt, valamint ez az állat-, növény-és ásványországban történik. Hol az érdekek, óhajtások és vágyak egymásba ütköznek, ott az ököljog, az erősebb joga áll. Ha így egyenes vonalban tovább megyünk, az következik, hogy minden emberi képzés a természet ellen van, mert minden idegen behatás által a természet- s világszellemnek szabad fejlődése akadálvoztatik. Ez ama világosság, a pantheisták csillaga, mely egyenesen őserdőkbe vezet; ez ama felvilágosodás! tűzoszlop, mely az embereket ismét hajdani vadság-, rengeteg- s pusztákba vezérli. Egyébiránt bízunk az élő Istenben, hogy ezen borzasztó csapást nem engedi ránk! de a fonák okoskodás következtében az ut csakugyan oda volna építve. Mily alakot venne magára e természeti élet, ha ezen elvek közönségesen elfogadtatnának, könnyű elgondolni. Az embernek legfőbbje, az ő Istene volna ő maga; minden kötelme csak magára vonatkoznék; puszta önszeretet s meztelen önzés uralkodnék minden kebelben; az Isten- s felebaráti szeretetnek két keresztény parancsai egygyé olvadnának; szeresd magadat, mert te vagy

tenmagadnak Istene: te vagy magadnak felebarátia." A másokkal való társaságbani öszszeköttetésnek alapiát képezné az önszeretet; míg ez kielégíttetnék, addig a szerződés kötelezne s adna jogot; különben minden alku, minden ígéret elvesztené kötelező erejét. Ezen önszeretet vezetné a fejedelmeket és hatóságokat alattvalóik iránti gondviselésökben; ez határozná meg a viszonyt, melylyel viseltessenek az alattvalók az ő törvényes hatóságaik irányában. Csak az volna jogos és igazságos, a mi hasznot hajtana, s jövedelmezne; ellenben elvetendő s igazságtalan volna minden, a mi a tulajdon hasznot megsértené. Csak addig míg az önszeretet s önhaszon sürgetne, bírnának a hátóságok és alattvalók közti viszonvok kötelező erővel. Csak addig míg az önszeretet és saját haszon parancsolná, köteleztetnének a szülék gyermekeikre gondot viselni, és viszont a gyermekek szüleiknek engedelmeskedni: ellenben mihelyt ezen gondviselés a szüléknek alkalmatlanná lenne, úgy ezek minden tétovázás nélkül kitehetnék gyermekeiket az utczára, mint a chinaiak, vagy meg is ölhetnék, mint a spártaiak és mások. Es viszont mihelyt a gyermekeknek terhessé válnék az engedelmesség, majd ezek is saját nagyobb hasznok kedvéért elhagyhatnák szüleiket, s elaggott korukban őket gyámolítlanul megvethetnék, stb. S így lassankint ez a boldogtalan viszony más embereknél is beállana. Megszűnvén a haszon, vége szakadna a kötelességnek is. Az ember felebarátjának életét s tulajdonát csak addig tartoznék becsülni, míg ezt saját haszna követelné, tovább nem. Röviden szólva: ha minden ember önmagának Istene s törvényhozója volna, akkor ki sem kényteleníttetnék másnak alattvalója lenni. Csak önkényt saját haszna kedveért lehetne még ilynemű alárendeltetés. Ennek természetes következéseit kiki könnyen beláthatja, t. i. felbomlását az egész társaságnak, és minden rendnek. Ily körülményék mellet sem társadalmi, sem vallásbeli társaság nem volna lehetséges. \*)

Még csak egy kérdést! Valljon ki fog ellentállani az eláradó gonosznak s lelki mirigynek? Némelyek azt gondolják, hogy szabadság az ember legszebb ékessége. Hadd vélekediék, gondolkozzék kiki a mint akar, a népek a tévelvgéseket belátván, maid önként megvetik azokat: a legroszabb esetben pedig van a császárnak elég vitéz serege, a ki a kicsapongó kalandorokat rendre utasítja. Egyébiránt bármint szeretem a szabadságot, a gondolkodás és cselekvés szabadságát, mégis őszintén megvallom: csak azon szabadság kedves előttem, melvnél fogva az ember szabadon gondol jót, igazat, szabadon megteszi a mit az igazság parancsol. Ellenben én félek azon szabadságtól, mely az igazság- és hamisságnak, Krisztusnak és Belláinak egyenlő jogokat s pártfogást biztosit. Egyébiránt a sereg vitéz is legjobb szellemű lehet, de ha a nép szívét a városban szintúgy, mint a faluban egy keresztényiden párt tévtanai s hazugságai ál-

<sup>\*)</sup> Minden okos ember csodálkozni fog, hogy e tanítás jelen századunkban lábra kaphatott. Azonban a ki a protestáns bölcsészet és hittan természetét figyelemmel kíséri, a pogányok ezen koholmányainak visszatértét igen természetesnek találandja. Igen messze tévedett az emberiség, mióta a protestánsok, a mennyire csak lehetséges vala, a hitet ahittanból és Cartesiust abölcsészeiből kizárták: az önmagára hagyatott emberi ész a tudományok minden szelétől ide s tova hányattaték. Innét ama tévelygő rendszerek, részint újonnan feltalálva részint megújítva melyeket egymás után elfogadott. Azonban ezen rendszerek magoknak a tévtanároknak sem tehettek eleget, mivel következetesség- s állandóságuk nem volt. Innét természetesen a pantheismusra kellett hajolniok s hanyatlaniok, mert a ki elv helyett azt állítja, hogy a bölcselet s hittan köréből minden hitet ki kell küszöbölni, és pedig nem csak vallásos, hanem természetes hitet is, nem különben a külérzékek hitét, és a történeti hitet, a ki azt vitatja, hogy az ember semmi bizonyost nem ismerhet meg; hogy igazán csak az bizonyos, a mit tudunk; hogy mit sem tudhatunk, csak a mi belsőképen világos, és ekképen mi sem világos; csak a mi elmével gondolkodó egy s ugyanaz: a ki ily elveket elfogad, az, ha következetes akar ma-

tal megmérgeztetni engedik: úgy egy pár tized múlva nem lesz hivő nép, nem lesz a jó ügyért önkényt harczoló sereg: az eskü szentsége elveszti hatását, s a fejedelem iránti szeretet elalszik, mert a sereg is a népből vétetik, s csak jó nép adhat jó sereget.

Oh lények lényege, édes Istenem! eltévedt emberek, kik tőled kapták az ő személyességöket és mindent, a mivel bírnak: tőled el akarják vitatni az életet és a személyességet. A vakok nem látják be, hogy minden tökély a legfőbb fokban te benned van; az istenhagyottak a te változhatatlan lényedet megváltoztatni merészlik! Ők kezeid művéhez hasonlóvá akarnak tenni, ők nem tudják, hogy a te lényeged semmi osztást, sem kisebbítést, sem semmi korlátolást nem enged. Véghetetlen

radni, kénytelen kimondani, hogy ő egy s ugyanaz mindazokkal, a mik előtte tudvák, s ennélfogva minden egy, és egy minden; egy lény egy lényeg és egy állomány4 Mit sem fogadnak az emberek háladatosabban. mint a hazugságnak gyümölcsét, csak a szemnek kellemes, és az íznek édes legyen. Kinek nem volt már alkalma tudákos munkástól, a ki napi dolgán kívül még az álbölcsészetnek édes mérgét is megízlelte, megtanulhatni, mily szép az az új divatú pogányság. A fiatal ember kün a szabadban andalogván először mező- s virányokra, azután szívére mutat, mondván: ott kün csupa élet, itt ben szinte; a mi kün és ben van, az mind ugyanaz... . Nemde ez ama híres tan. az isteni egység- s mindenségről, irányozhatnék ugyan a könnyelmű szónok tekintetét ama kis egyvelegre, mely ott egy közel levő ganéjgödörben mutatkozik, s kérdezhetnők őt, valljon az a mi ebben mozog és fajzik, szinte annak nevezendő, a mi az ő szellemi életében öntudat-, szabadság-, kötelességs észnek mutatkozik? Azonban ez őt nem fogja eltántorítani, hacsak az igazi iskolát kitanulta, s jól felfogta, hogy az öntudat a legtökéletesb érzéki világ egységéből fejlődött ki, s az emberben, mint legfőbb természetkifejlésben kiképeztetik. Más úton is bebizonyíthatni, mikép hanyatlanak az emberek a pantheismusba, önistenítésbe. Ugyanis a ki minden hit közbenjárása nélkül a dolgokat legnagyobb bizonyossággal megismerni gondolja, az minden esetre isteni tudománynyal kérkedik; isteni tudománynyal pedig nem bírhat más, mint az Isten maga, vagy a ki az Istennel egy s ugyanaz. Ily keserű gyümölcsök fakadnak azon elvből, mely szerint az emberi ész önmagának elegendő, s a hit dolgátekintélynek állíttatik. Először többistenségre litheismus) azután mindistenségre, S végre isten tagadásra vezet

szereteted hozá létre a teremtmények ezreit, hogy dicsőítsenek örökké! De íme emberek, kik nagyoknak s erőseknek hiszik magokat, megtagadják tőled a tiszteletet, melylyel tartoznak; a dolgok mindenségében tévedő parányokat életedhez szükségképen tartozóknak nevezik. De vajmi keservesen megbüntettetnek ezen tévelygésök által. Mialatt tőled a létet megtagadják, magoktól szinte megtagadják azt; és midőn vonakodnak a te életedet elismerni, látják mint tűnik el minden elöltök: ész, erény, rend, igazság, szeretet, remény és jóllét, minden fut elöttök; minden enyészik, a valóság csupa csalódássá, az élet csak keserű álommá változik. Oh örök igazság! gyógyítsd meg a beteg szemeket, erősítsd meg ismét a megrendült észt, és adj a szívnek szeretetet Amen

## ÖTÖDIK BESZÉD az

## "INDIFFERENTISMUS"ról

(közönbösség).

Egy az Úr, egy a hit, egy a keresztség.

Efez. lev, IV, 5,

## Bőjt V. Vasárnap.

Evangeliom sz. János VIII, 46.

Édes üdvezítőnk minden alkalommal az ő isteni küldetésére figyelmeztette a zsidó nemzetet. Azonban tanítását minden fáradozásainak daczára igen sokan megvetették, s majd ostoba ellenvetésekkel, majd rágalomteljes szitkokkal gyalázták. Alig van beszéd, melyből Jézus szeplőtelen szívének ártatlansága, igazságszeretete, s e mellett személvnagysága és szabadelműsége világosabban tűnnék ki, mint a felhozott beszéd; s mégis Atvámfiai! kevés hiányzott, hogy öt agyon nem kövezték. Hogy ellenségei bűnösök s a bűn rabszolgái volnának, azt más alkalommal megmutatta nekik; most tehát felszólítja őket, hogy ők is hasonlót mondjanak róla: "Ki fog engem közületek bűnről vádolhatni?" És nem találkozott senki, aki a száját felnyitotta volna; azért hallgatva, noha önakaratjok ellen, kényszeríttettek megvallani, hogy az ő tanítása csupa igazság; ők pedig Isten fiai nem lehetnek, mert ezen isteni igazságnak készakarva ellentállának. "A ki Istentől van, Isten igéjét hallgatja; ti nem vagytok Istentől, mert az ő igéjét rágalmazzátok, üldözvén azt, kit ő a világnak váltságául rendelt." Erre felháborodának a zsidók, mondván: "Nemde samaritánus vagy te, s gonosz lélek szól belőled?" Jézus pedig egész gyöngédséggel feleié: "Nem a gonosz lélek, hanem az Isten lelke szól belőlem; én nem keresem az én dicsőségemet, van a ki

keresi és megítéli. Az én országom öröktől fogva áll; minden ősatvák és látnokok Örvendeztek lélekben, hogy az én születésemet láthatták." Erre a zsidók dühbe jövének, s köveket fogtak, hogy agyon kövezzék őt, azonban az üdvezítő elreité magát. – Úgy hiszem Atvámfiai! nem volna érdek nélkül a zsidó népnek ezen háládatlan viseletét bővebben előtüntetni, és méltán megróni; azonban eltökéllett szándokom e jelen órában a közönbösségről szólni hozzátok; azért Isten irgalmába ajánlván a megátalkodottakat, a vallási indifferentismust választjuk elmélkedésünk tárgyául. A kik ezen tévelygésbe estek, azok nem kelnek ki ugvan oly nyilván szerelmes üdvezítőnk ellen, mikép ezt a mai evangéliumban a zsidók tették; mindazonáltal ezek is nagy igazságtalanságot követnek el az Isten és az emberiség irányában. Miután az úr Isten csodálatraméltó szeretettel adá az ő szerelmes fiát érettünk, és ez által számunkra egy új megváltási üdvintézetet alapíta: mily nagy háladatlanság s istentelenség azt állítani, hogy ezen intézkedése fölösleges, minthogy azt bármely emberi koholmány is kipótolhatja; mily távol esik az emberiség igazi javától másokkal elhitetni akarni, hogy tévelygéseikben bátran maradhatnak, s őket mintegy biztosítani, hogy kiki azon vallásban, melyben született, minden veszedelem nélkül megtalálhatja üdvösségét. Fájdalom e lelki nyavalva már annyira elharapódzott sokaknál, hogy nem is felvilágosult, a ki nem közönbös. Vámpírként tapad jelenkorunk fiaira ezen erkölcsi métely, ez a jéghideg betegség, mely a velőt kiszárítja, a lelket igazság és hiba iránti egykedvűség szenderébe sülyeszti. Vannak, kik minden iránt egykedvűek, igazság, hit, üdv, Isten, szóval minden iránt, s midőn már nincs mit feláldozniok a közönbösség oltárára, szilaj kárörömmel felkaczagnak, s önmagokat áldozzák föl. – Atyámfiai! üdvességünk ügye ránk nézve legnevezetesebb ügy; ez határoz ideig

s örökké való sorsunk felett; az ő kimenetele örökkévalóság, mely vagy örök boldogságot, vagy örök kárhozatot szerez; ily főbenjáró dologban nem szabad ingadoznunk, nem szabad üdvességünket koczkára lágymelegen kitennünk; azért fölkérem figyelmeteket, hogy ezen, az indiíferentismusról tartandó beszédet isteni félelemmel hallgassátok.

Indifferentismus latin szó; magyarul egykedvűséget részvétlenséget jelent. Mindenek előtt e tévelvgésre vonatkozólag ezen kérdést teszszük föl: valljon van-e általában valami részvétlen dolog a földön? és válaszul adjuk: tulajdonképen misem közönbös (indefferent) a földön, minden részvétre mutat. Vegyünk például egy követ, mely holtan s mozdulatlanul fekszik s minden élet nélkül látszatik lenni: tekintsük azt bizonvos idő múlva, és változást veendünk raita észre. mely cselekvőséget föltételez, mert az például elporlott, vagy megmohosodott. A mi az ásványokról áll, azt annál inkább mondhatni a növénvekről, és még inkább az állatokról. Végtére vegyük elmélkedésünk tárgyául az embert, és minden kétségen kívül tapasztalni fogjuk, hogy mi sem közönbös a földön. Így minden, még az oly közönbösnek látszó ember is azonnal different lesz, mihelvest hivatalát, iparát vagy hajlamát érintjük. Beszéljünk csak egy földmíves jelenlétében a gazdaságról, egy zenekedvellő jelenlétében valami híres zeneszerzőről, egy katona jelenlétében bizonyos híres vitézről, stb. állitásom igazságát az adott szóra azonnal tapasztalni fogjuk. Noha tehát közönségesen nem mondhatni, hogy emez vagy amaz közönbös volna, mégis a dolog egészen máskép van, mihelyt beszédünket a mennyeiekre, az érzékfelettiekre, az üdvösség- s halhatatlanságra irányozzuk; mert beszédbe ereszkedvén egy a földi dolgokban egészen elmerült emberrel, s figyelmeztetvén őt az Istenszellem- s örökkévalóságra, azonnal úgy fog tetszeni, mintha efféle dolgok iránt vak és süket volna. –

A jelenkor közönbös fiai a vallással nem gondolnak.csak az ember becsületes legven. De lehet-e valaki valóban becsületes ember vallás nélkül? ez oly kérdés melyre bízvást válaszolhatunk hogy nem Mint a sötétben utazó kalauz szövétnek nélkül, olvan az ember a religio világossága nélkül. A becsületességnek hévmértéke az erényszeretet; már pedig akár egyeseknél, akár a társaságban csak akkor áll szilárd alapon az erkölcsiség, ha az ember tudia honnét jött és hova megy, mi az ő eredete és végezel ja? e kérdésekre pedig csak a vallás adhat illendő felvilágosítást. Továbbá az erény gyakorlása gyakran harczra szólít minket, miután szünet nélkül kell harczolnunk a világ ellen, a test ellen és az ördög ellen. Ezen viaskodással nehéz kísértetek és áldozatok vannak öszszekapcsolva melveknek legyőzésére ismét csak a vallás adhat erőt és ótalmat. És mi volna az emberi társaságból, ha a cselekvények alapját egyedül csak a külső becsületesség képezné? kevés idő alatt tönkre jutna a társaság. A ki ezt nem hiszi, ha földmíves, fogadjon csak szolgálatába egy olyan hitehagyott becsületes napszámost. Míg vele dolgozni fog. ő is szorgalmatosan fog szántani, ásni irtogatni, de hagyia öt egy kevéssé magára, és henyélve fogia találálni. Szerencsétlen a mesterember, kinek efféle legénve van, mostoha az a darab kenvér, melvet ezen vallástalan becsületes (?) legénye neki szerez. Sajnálom a kereskedőt, ki ilven istenhagyott emberrel egy társaságba lép; mert könnyen megtörténik, hogy koldusbolra jut, midőn a tolvajok becsületes emberek maradnak a világ előtt. És hová jutna az emberi társaság, hahogy a vallásos lelkiismeretesség helyett is csak a külső becsületesség vezérelne cselekvésre. Lehetnek az ország igazgatói bármily vigyázók; szaporíthatják törvényeiket végtelenig: körülvehetik katonák- s örökkel a városokat: mégis az emberek ezer módot fognak találni a törvények kijátszhatására, sőt azt is becsületességnek fogják tartani. hogy a törvényeket oly büntetlenül áthágták. – Mit jelentenek annak a törvények, a ki nem hiszi, hogy az elöliárók Istennek helvetesei, kinek vallása nincs? Vallás nélkül a törvények csak a külső embert tarthatiák zabolán, a belsőt nem képesek eléggé fékezni; megakadálvoztathatják a nyilvános tolvajokat és rablókat, de hog-v valaki valóban jó is legven, azt nem tehetik. A legszigorúbb törvények nem bírnak oly hathatós erővel, hogy azoknak külső fenyítéki félelme által a gonoszság sikeresen elfojtassék; mivel csak addig tart a fenyítő törvényeknek külsőképeni munkálódó ereie a gonoszok keblében, a meddig a félelem; megszűnik pedig a félelem tüstént, mihelyt a gonosztevő tapasztalja, hogy őt egy Istenen kívül senki sem láthatja, s meg nem ragadhatja. A gonoszság elfojtására tehát leghathatósabb orvosság a religio, vagyis az Úr félelme, mely a lelkiismeretre felvigváz, a vétkezőt a rejtekben épen úgy, mint a nyilvánosságban mindenütt egyaránt visszatartóztatja, fékezi és a bűntől elvonja. - "A vallásos érzelem az éber ellenőr, mely elreitett gondolatoknál is jelen van; meghallja a bűn lassú sugallatát, ellenáll az alkalom ingerléseinek, s kézen vezeti a tévedni akarót." elgondoljuk a terheket, melyek kötelességeinket nehezítik; a gátokat, melyek becsületes ügyekezetünkkel olv sokszor ellenkeznek; az áldozatokat, melyeket tőlünk hivatali pályánk pontos betöltése kíván; az örömeket, melyektől tartózkodnunk; a keserűségeket, melyeket szenvednünk kell: oh akkor igen könnyű belátni, hogy valódi becsületességünk megőrzése végett erőre, mennyei kegyelemre, isteni lelki malasztra vagyon szükségünk, mely az életben előforduló terhek s keserűségek elviselését segítse, mely gerjedelmeinket eloltsa, gyarlóságunkat ótalmazza, erőtlenségünket gyámolítsa, és a jóban állhatatosabbakká tegyen. – Sőt a látszólag legvirágzóbb társaság is, ha nincs a religio befolyása által gyámolítva, nem lelkesittetvén attól, olyan épülethez hasonlítand, mely pompás és aranyszem külseje daczára roskadni készül; mert az idő azon kapcsokat megrontotta, melyek külön részeit összeforrasztották.

"Religio nélkül sem a fölségi hatalom, sem a törvény, sem a kötelezések nem bírhatnak elégséges erővel a közbátorság, személy és vagyon fentartására, és a társasági testület tagjainak czélszerű korlátozására; hanem midőn a religio a hatalmat az Istentől származtatia, a törvények teliesítését, lelkiismeretes pontosságát sürgeti, a kötelességeket az eskü szentségével biztosítia: kezeskedik egyszersmind a társas élet s polgári szerkezetek bátorsága- s boldogságáról. A religio szenteli meg a polgári törvényeket, midőn azokat úgy adja hívei elébe, mint Istennek akaratját, és midőn azoknak megszegéséhez olyan büntetéseket köt, melyek az örökkévalóságig terjednek, s melyeknek végrehajtója maga a mindentudó Isten. Az emberi törvények csak némely cselekvényeket vesznek tekintetbe: a religio minden tetteinket, még gondolatinkat és kívánságinkat is; amazok csak a kezek erőszakoskodását zabolázzák: ez a szíveket is; a törvények csak a polgárt érintik: a religio az egész emberen uralkodik, és a polgári kötelességeket is lelkiismeret tartozásává szenteli, és a polgári társaságnak ótalmazójává magát a mindenható teremtőt teszi." Azért Atyámfiai! kerüljétek azon embereket, kik vallás nélkül becsületet színlelnek

Továbbá azt állítják a közönbösök: hogy a vallások közt nincs semmi különbség; hogy a pogány, török, zsidó és keresztény vallás mind egyenlő vallás, de rútul csalatkoznak. Nyissák csak fel a világ tör-

ténetének ívlapiait, s tapasztalni fogiák mily nagy különbség vagyon a pogány, török, zsidó és keresztény vallások közölt. A pogány hit derengő korában általános sötétség, számtalan tévedés, babona és előítélet minden lehető nemeiben környezé s fődé a világot; tudatlanság, lélekölő tunvaság uralkodék a földön. Az emberek igaz Isten helvett a napot, holdat, embereket és állatokat, arany- és ezüst-, kő- és faképeket, de még a kerti vetemények közül is többeket imádtak; azoknak templomokat kápolnákat, szobrokat állítottak, és nem csak állatokat, hanem emberi vért és szemérmetességet is áldoztak fel nekik. A pogányoknál a sok istenségi tan a földet és eget holmi tisztátalan és kegytelen istenségekkel népesítette meg: a kicsapongások, elvetemedett cselekedetek ez álistenek példája által megszentesítve lőnek; és az ész, mely a tudományok s művészet minden szakában a legmagasb fokra bírta emelni Athénét s a világ uralta Rómát, nem birta kiirtani e ferde fogalmakat, nem birta megjavítani a világot. A bölcsek, kik a pogány sötétségben feltűntek, szinte kételkedtek, s mit sem Indának helvesen az Istenről, az ő tulajdonságiról, az ember természete mivoltáról, fölséges rendeltetéséről, a jövő életről, s egyéb igazságokról, melyek a polgári társaság állandó boldogságra is annyira szükségesek. Minden elmefuttatásáik e tárgy körül többnyire nem egyebek, mint merő álmok valának. Ily bizonytalanság- s kétségeskedésben voltak a pogány világnak leghíresb bölcsei a legszükségesb ismeretekre nézve! A mit fel tudtak volna is érni eszökkel, azt a testiség, az indulatok, az előítéletek meghomályositotlák; hiába! a magára hagyatott legkiképzettebb emberi ész sem képes föllebbenteni a fátyolt, mely a természetfeletti dolgokat takarja. Csak az Isten biztos és csalhatatlan tanító e részben; ha ő nem adja tudtunkra mi ő, legalább ránk nézve: akkor minden föllengző tudományunk csak ide s oda csapkodó szél,

hitünk feneketlen habzó tenger, melyen szívünk, lelkünk a szenvedélyek s indulatok habjaitól hányatik, s révhez, hol pihenhessen, nem juthat. Azért minden népek és nemzetek bölcsei sóhajtva fohászkodtak a világ Urához, hogy jön-e vajha e világra egy tökéletesebb valóság, ki mennyei világával eloszlassa az emberi elmének gyászos vakságát, s az embert az Istennel s végső rendeltetésével megismertesse; a tudatlanságnak sötét homályában vakoskodó elmének, a megvesztegeti emberi szívnek jobb, s végső czéljának elérésére bizonyosabban vezető irányt adjon; a ki éltetve világító szövétnekével fényt derítsen azon igazságokra, melyeket a magára hagyatott emberi elme magának soha kielégítőleg meg nem fejthetne, de a melyek megfejtése a valódi boldogságra mégis oly múlhatlanúl szükséges.

S íme eljőve az idők teljében Jézus, a halál árnyékának tartományában lakozóknak nagy világossága, és szétoszlatván mennyei tanításával a tudatlanság és kétség borúit, azonnal a bölcseség és mívelődés, a szellemi felvilágosultság szelíd angyala lebegé körül a világot, s lassanként így kezdenek terjedni a népre nemes érzelmek, tiszta és szeplőtelen életmód. Jézus vallása győzedelmeskedvén a pogányságon, kitisztázá az értelmet, üdvös irányt adott az észnek, s készséget az akaratnak. Mily nagy hálátlanság tehát azt állítani, hogy az igaz vallás és a pogányság egyre megy.

Szinte vétkeznek azon emberek is, kik lágymeleg hitetlenségökben nem tesznek különbséget az izlam és igaz hit között. Atyámfiai! minden javak közt legdrágább az igazság; az igazság alatt pedig értjük amaz örök igazságot, melyet Isten az ő teremtő ujjával szivünkbe írt, melynek magyarázatját Mózses kőtáblára írta, melyet Jézus legtökéletesbben megvilágosítani jött, mely szó nélkül is beszél lelkünkkel, megmutatván mit kell cselekednünk és távoztatnunk. Az igazság igéje tehát a kije-

lentetett isteni tudomány, az emberi tökély és üdy tudománva. Ez a tudománv az értelemre nézve világosság, az indulatokra kalauz, a félelemre vigasztalás, a szenvedésre nézve envhülés, gyarlóságunk sebeire nézve pedig orvosság. A kijelentett igazságot nem szükség tűzzel, vassal terieszteni: annak égiszikrája iránt dicső fogékonyságot oltott belénk a természet ura. "Egyike a legdúsabb, legnagyobb és szeretetre legméltóbb lelkeknek, melyeket ismerek, – így ír egy német bölcsész, – már kora ifjúságában a nagy világ által a k. religiótól elidegenítetett; de sohasem elégítette ki öt a nagy világ; mindig hódolt ő az erénynek, s keresé az igazságot azon szomijal, melyet Isten nem hagy hiába keresni. Sokáig hívé azt elolthatni Socrates bölcseségében, kihez öt annak fönséges egyszerűsége, a föld fölöttiek utáni vágya, az elismert igazság iránti lángoló heve, s szeretetre méltó szerénysége rokonszenvvel vonzák; s mégis magasabbra kezde sovárgni, s midőn némely keresztények életéből kitűnt, a mit ő mindinkább sejtett: elkezdé sz. János evangéliumát olvasni. Meglepetett volt e fenségtől, ez egyszerűségtől, e tisztaságtól, a szeretet e lebegésétől; azon helyre jővén, hol üdvezítőnk monda: "Az én tanításom nem az enyém, hanem azé, ki engemet küldött; ha valaki ennek akaratját cselekszi: tapasztalni fogja, valljon e tanítás Istentől van-e, vagy enmagamtól beszélek-e?" örömmel felszökött, s monda: "Nem, így nem szólt soha bölcs, ki csupán ember volt." Úgy van Atyám fiai! Világi bölcs nem veté tanítását ily próbának alája; ezt csak Jézus, az örök igazság tehette. De vallion kicsoda volt az izlam szerzője? Egy ravasz csábító, a ki a VII században K. sz.u. Isten követének adván ki magát: pogány, zsidó és keresztény szokásokból egy religiót csinált össze, melyet későbben tűzzel, vassal terjesztett, sőt vallási kötelesség gyanánt meghagyá utódainak, hogy addig folytassák a szent harczot, míg egyetlen egy hitétlen (nem muzelman) lesz a földön. Mohamed ábrándozó ember volt, a ki hiú álmait valóság gyanánt akarta elhitetni. Jézus pedig Isten volt, a ki az ő isteni küldetését szent életével, számtalan csodajelekkel és jövendölésekben bebizonyította. A keresztény vallás és erkölcstudomány egy olvan összefüggő szép egész, melyben a legfönségesb öszszehangzást látja az ész; az Alkoránban pedig a tudósok számtalan tévedéseket, ellenmondásokat és történeti elferdítéseket fedeztek föl, melyek mind a józan észszel, mind a kinvilatkoztatással, mind a történetírással ellenkeznek: csak egy két példát hozok fel. így az Istent testi s véges lény gyanánt állítja: Máriát, Jézus anviát. Mózses és Aaron testvérének íria: egvik czikkben azt mondia, hogy a zsidók és a keresztények üdvezülhetnek, más helven pedig tagadia, stb. Továbbá a félelemből történt istentagadást mentegeti; a borivást, mint halálos bűnt tiltja; az örök boldogságot testi gyönyörökben helvezi. Vakesetet védelmez, stb. A helv szűke nem engedi, hogy minden tévelvgésit megczáfoljuk, azért rövidség okáért elég azt tudni, hogy minden a mi jó van benne, azt Mohamed a kinyilatkoztatott vallásnak kincstárából orozta, p. o. az imádságot, alamizsnálkodást, böjtöléseket. stb. Mohamed tanítványai imádság előtt mosdanak, a körülmetéltetés szabályait megtartják; mint a zsidók sertéshústól, borivástól megtartoztatják magokat. Borzasztó Mohamednek azon elve, mely szerint az Isten minden embernek sorsát változatlanul meghatározá, melynél fogva az embernek e részben nincs szabad akarata. Mohamed vallását tűzzel, vassal terieszté, nem pedig a tanítás és meggyőződés útján; millió leöltek csonthalmira alkotá épületét, embercsontokkal foldozandót, vérrel és könyükkel festendőt be; azért előbb utóbb roskatag alapjáról ledülend, ezereket temetve magával sírba. Eilenben Jézus tudománya isteni; oly igazságokat foglal magában, melyek a legbensőbb meggyőződés útján az

emberi lélek és szív kívánatinak teliesen megfelelnek: ezért Jézus vallása rendületlenül fenmarad a világ végezetéig, és lehetetlen, hogy azt a világnak akárminémű változásai, vagy a gondolkodás módjának bárminemű történetei megváltoztathassák. - Ki nem emlékezik továbbá azon siralmas befolvásra, melvet Mohamed vallása a népekre, s egész társadalmakra gvakorol? Törökhonban, s hol az izlam hatalomra kapott, még mindig a régi világnak barbársága, elnyomatás, önkény és a vaderkölcsök szilajsága uralkodik. A török Alkorán féltékeny elvei szerint minden egyéb tudományokat, tanodákat, s minden magasabb fejlődést tilt, nehogy vallási ármányai felfödöztessenek; híveit sötétség és szellemi halál árnyékában tartia. Ezt bizonyítia Ázsia s Afrikának elvadult barbársága. Innét nyilván következtethetni, hogy csak Jézus vallásának világa képes eloszlatni a tudatlanság, míveletlenség és zsarnoki önkény rémletes fellegeit; csak az ő befolyásának következtében áll Istentől nyert méltóságában az emberiség. A keresztény vallás megszelídítette az erkölcsöket, megszüntette a zsarnoki önkényes hatalmat. Igen! a keresztény hit a királyt mennyei eredetű tekintélyivel ruházza fel, de egyszersmind kárhoztatja a zsarnokságot s féktelenséget; nem kevésbbé kötelezi a fejedelmeket igazságszeretetre, mint a népeket engedelmességre. Minél fogva egvedül a kereszténységé azon dicsőség, hogy a kormányokat nagyobb állandósággal, s a nemzeteket több szabadsággal egyszerre megajándékozta. Hol a keresztény vallás becsben tartatik, ott annak törvényes ótalma alatt kiki biztosan él, és abban helyezi szabadságát: hogy a törvényeknek önkényt híven hódol; ott a szelíd s békés polgárok nyugodt egyetértésben működnek a természetes kifejlődés és józan haladás útján, a társasági szenvedések enyhítésén, a visszaélések megszüntetésén. Atyámfiai! ezekből is átlátjátok, mily gonoszul cselekesznek azok,

kik az igaz vallást az izlammal azonosítják, mondván: mindegy, legyen valaki török vagy keresztény. Nem kevésbbé vétkeznek, kik könyelműségökben a keresztény hitet a zsidó vallással egy osztályba állítják.

A teremtés czélia: a keresztény egyháznak alapítása. monda egykor egy mély belátású bölcs. Első pillanatra meglepő ezen gondolat, de teljesen igaz. Igenis az egész ó világi történetnek feladata az volt, hogy Istennek templomot építsen, melyben neki Krisztus által minden népek-s nemzetségekből örök dicséret s magasztalás nyujtassék. Mózses vallása csak előkészítő iskolája volt a világüdvözítő országának, s magában hordozá leendő feloszlatásának okait. Az ó szövetség, melyet az Úr Ábr a h á m nemzetségével kötött, úgy áll az új szövetség irányában, mint a kép a személyhez, mint az árnvék az igazsághoz, mint az ígéret a valósításhoz, mint a jóslat a beteljesedéshez. Mind a két szövetség szoros, elválaszthatlan viszonyban áll egymással. Az új frigyben lesz világos, mi az óban homályos volt, mondja sz. Ágoston. Az ó szövetség a bűnös emberi nemnek megváltót igér; az új mondja: már eljött a megígért megváltó. Az ó szövetségben isteni szózat mondja: vérontás nélkül nincsen bűnbocsánat; az új bizonyítja: Krisztus a kereszt oltárán értünk ontá az ő szent vérét. stb. Az ó szövetség élőnkbe állítja a próféták jövendöléseit, melyek egykor teljesedésbe menendők valának: az új szövetség czáfolhatlanul bizonyossá tesz a felöl, hogy ezen jövendölések Krisztuson csakugyan beteljesedtek.

A zsidó religio ugyanis nem volt minden időkre rendelve; már maga Mózses előre mondotta, hogy helyébe más religio fog következni, így szólván: "Prófétát támaszt te neked a te urad Istenned a te nemzetségedből, és az atyádfiai közül, mint engem azt halgassad." Ezen próféta állal értetik a messiás, kinek eljövetelét a

többi próféták is megiövendölték. A látnokok isteni ihletésből meghatározták az időt, mikor iövend el, és a jeleket. melyekből rá lehessen ismerni; 1) előre megmondották, hogy a messiás Dávid király nemzetségéből fog származni; <sup>2</sup>) Jákobból csillag támad s vessző Izraelből:<sup>3</sup>) hogy az ő anyia egy szűz leend<sup>4</sup>) hogy Betlehemben fog születni; 5) a bethlehemi anyák Heródes által megöletett gyermekeiket siratni fogják; futni fog Egyiptomba, s onnét ismét vissza tér Izrael földére; 6) tiszteletére király ok jövendenék, símádandiák öt:<sup>7</sup>) elököveteleszen: <sup>8</sup>) hogy a népet tanítani fogia. s tanítását c s o d á k k a l erösítendi meg, midőn a vakoknak a látást, a siketeknek a hallást, a némáknak a beszédet fogia visszaadni: 9) a nemzetek világossága ieend: 10) egy szamáron Jeruzsálembe menend:, 11) ott a templomból a kereskedőket és pénzváltókat kiüzendi. 12) Azt is megjövendölték a látnokok, hogy sokat fog szenvedni. s végtére saját népétől keresztre feszit tetni. A ki figyelmesen olvasta a XXI. zsoltárt, Bölcs. k. II. 12-22, Izaiásnak LIII. részét, meggyőződik, hogy Krisztusnak kínszenvedését ábrázolják. Nem lévén rajta semmi vétek, saját barátja-s tanítványától el kellett árultatnia. <sup>13</sup>)

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Mózs. 1 könvv. XLIX, 8, 9, 10. Dániel IX, 24-27. Aggaeus II,

<sup>7-10.</sup> Málachiás III. <sup>2</sup>) Izai. II. Jerem. XXIII.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Mózse. 4-ik könyv. XXIV, 17.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Izai. VII, 14. Jerem. XXXI, 22.

<sup>5)</sup> Micheás. V.

<sup>6)0</sup>zeás. XI, 1.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>) LXXI. Zsolt. 10,

<sup>8)</sup> XL. Zsolt. 3.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Izai. IX, 1.XXXV, 5. 61.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>) Izai. XLIX, 6.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup>)Zachar. IX, 9.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup>) LXV1II. Zsolt. 10.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup>) XL. Zsolt.

harmincz ezüst pénzen eladatni, <sup>1</sup>) övéitől elhagyatni, <sup>2</sup>) a zsidó tanácstól halálra kerestetnie. <sup>3</sup>) Azt is megjövendölték, hogy a zsidók- s pogányoktól elitéltetik; <sup>4</sup>) hogy egész testét elcsúfítják úgy, hogy nem leend emberhez hasonló, s mint egy szelíd bárány, száját sem nyitja meg; <sup>5</sup>) halálra hurczoltatik letőtül talpig megsebesítve; <sup>6</sup>) hogy ruhájából kivetkeztetik, s öltönye felett koczkát vetnek; <sup>7</sup>) hogy kezei és lábai át fognak fúratni; <sup>8</sup>) hogy a gonoszok csúfolni fogják, ő pedig imádkozni fog azokért, kik öt gyűlölik; <sup>9</sup>) hogy halottaiból feltámad, és teste a sírban nem rothad el; <sup>10</sup>) mennyekbe fölmegy, és elküldi a Szentlelket; <sup>11</sup>) hogy az atya Istennek jobbján fog ülni, <sup>12</sup>) hogy az ő anyaszentegyháza minden népekre ki fog terjedni; <sup>13</sup>) a zsidók elvettetnek és a pogányok meghivattatnak; <sup>14</sup>) hogy Jézus anyaszentegyháza örökké fog tartani; <sup>15</sup>) és országának nem leend vége. <sup>16</sup>)

Lehetne-e most, miután Izrael minden törzsökéi öszszezavarvák, még egy Dávid utódra, és egy Juda sarjadékból származott maradékra ráismerni? Az idők elteltek. És valóban a zsinagógákban is fenhagytak azoknak számításával.

Nem viseli-e Krisztusé messiási vonásokat,

```
1) Zach, XI.
```

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Zach. XIII.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Bölcs. II 12. Jer. XVIII, 15.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) II. Zsolt.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Izai. LUI.

<sup>6)</sup> Izai. L. Jerem. keserv. III.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>) XXI. Zsolt.

<sup>8)</sup> Zach. XIII, 6.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) CV1II, Zsolt.

<sup>10)</sup> XXI. Zsolt.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup>) LVII. Zsolt. Joel II.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup>) CIX. Zsolt.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup>) Izai, LX.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup>) Izai. XXIX. XXXV. XLIII.

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup>) XLVII, Zsolt.

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup>) LXXXVIII. Zsolt. Izai. II.

akár születését, akár szenvedését, akár halálát vagy feltámadását tekintiük? Nem mondotta-e egy halásznak: "Emberek halászának akarlak tenni, kövess engem." És nem terjesztik-e 18 század óta Péter és utódai a három alap igazságot Isten létéről, a bűnről és a megváltásról az egész földtekén? és a 256 pápa, kik Péter után következtek, nem bizonvítiák-e, hogy Áron főpapsága egy másikkal váltatott fel? nem jövéndölte-e meg Krisztus Jeruzsálem városa- s templomának feldúlását? nem tiszteltetik-e az üdvözítő sírja azon a helven, hol ennek előtte az egy igaz Isten egyedül tiszteltetett? nem szóratlak-e el a zsidók az egész világra pap, áldozat, áldozóhely nélkül, mindannyi bizonyítványul, hogy a zsidó religionak a prófétáktól jövendölt eltörlesztése beteljesedett? nem hirdettetik-e az evangeliom az ismert földnek minden részeiben, a mint ezt Jézus előre megiövendölte? nem voltak-e azon férfiak, kik a földnek e hallatlan megváltoztatását előidézték, és Isten tisztelését lélek- s igazságban taníták, salakjai a zsidó népnek, szegény halászok a Genezáret taván? Íme "szavok elhangzott a föld véghatáráig," és rendíthetlenül áll az anyaszentegyház, melyen sem a századok viszontagságai, sem a vad nemzetek pusztító tüzei erőt nem vehettek

Mindezekből kitetszik, hogy az ó és új szövetség között egy igen csodálatos összehang-zás vagyon; az ó szövetségből az új szövetség ügyeire pedig annyira szembetűnő az átmenet, hogy mi keresztények bízvást fölkiálthatunk: Uram! ha csalatva vagyunk, te általad vagyunk azok. De nem, mi nem vagyunk, mi nem lehetünk csalatva, miután Krisztus Jézust a csalhatatlan igazságot követjük. Azért Atyámfiai! hálákat adjunk a véghetetlen jóságú Istennek, hogy minket az ő fiának országába meghívott, a hol látjuk az ő bölcseségét és hatalmát. –

Ezek után átmegyünk azoknak tévedéseire, kik részvétlen közönbösségöket azzal mentegetik, hogy mindnyájan, kik keresztény nevet viselünk, ugyanazon Istent imádjuk; hogy a különbség, mely minket egymástól elválaszt, nem lényeges, és csak külső alakban alapszik. Efféle tévedésekre tehát bátran s egész őszintességgel elmondjuk meggyőződésünket.

Krisztus urunk csak egy religiot, s csak egy anyaszentegyházat alapított. Valamint egy az igazság, egy az Isten: úgy a kinyilatkoztatott tanítás is csak egy lehet. A mely tanítás ezen isteni tanítástól elszakadt és azzal ellenkezik, az nem Krisztus tanítása, nem igazi tanítás. Továbbá Krisztus urunk azt akarta, hogy valamint ő csak egy evangeliomot hirdetett, egy végrendeletet alkotott, s egy hitet követelt; úgy ezen egyetlen egy hitvalláshoz ragaszkodjanak a hívek is, és egy akol legyen, valamint egy a főpásztor. A ki tehát Krisztusnak ezen akaratját félreismeri, s ezen egy tanítását elhanyagolja: az üdvösségétől elesik; el fog száradni mint a fának letörött ága, el fog apadni mint a forrástól elszakadt folyó. "Egy az úr, egy a hit, egy a keresztség," mondja sz. Pál, s inti a híveket, hogy őrizkedjenek a tévesztőktől: "Meglássátok, úgymond, hogy valaki benneteket el ne ámítson a bölcselkedés és hiába való költemények által;" sőt a gal. írt levelében még tovább megy, azt írván: "Ha szinte mi, vagy mennyei angyal hirdetne tinektek valami olvant, a mi ellenkeznék azon tanítással, melyet mi hirdettünk nektek, átok legyen."

Édes üdvezítőnk az ő anyaszentegyházát oly jelekkel különböztette meg, hogy lehetetlen azt meg nem ismernünk. Egy szív s egy lélek lakik ezen szentegyházban; hívei mindig s mindenütt ugyanazon egy hitet vallják, ugyanazon szentségekkel élnek, ugyanazon áldozatot mutatják be, s egy közös

fej alatt vannak. Ez az anvaszentegyház s z e n t, mert valamint az alapítója szent, úgy az általa hirdetett tanítás is szent: nem különben szentek a malaszt eszközei is, melyek az üdvességre vezetnek, a legtisztább erkölcsöket alapítják, és az Isten tökélyeit legpontosabban kitüntetik: azért találtattak keblében mindenkor szent emberek, a kiknek szentségét az Isten elvitázhatlan csodaielekkel megismertette, s czáfolhatlanúl megbizonvította: kik a Szentlélek tüzétől felhevülve Jézus szerelmeért és felebarátjaikért vagyonukat, hazájukat, rokonaikat elhagyták, és verőket ontották. Jézus anvaszentegyháza mindenkor fennállott s fenn fog állani a világ végezetéig. Nincs idő, nincs helv, nincs állapot az emberiségben, melyhez nem illenék isteni tanítása; ez h o z zá illik minden k orhoz, minden tehetséghez, minden jellemhez, minden kedélyhez, sót hozzá illik az emberiség életének minden szakához. És ha történik is eset, hogy anyai keblétől elszakadnak némely engedetlen fiai, ez által ő kárt nem szenved, sőt megtisztul a tisztátalantól, valamint az arany a salaktól, mint búza a polyvától. Ezen anyaszentegyház a postoli, mert azt hiszi és tanítja, a mit az apostolok hittek és tanítottak; nem különben a romai pápa- s püspökökben tiszteli az apostolok utódit. Ez a szentegyház a hit s erkölcsi fegyelem dolgában csalhatatlan, mert a Szentlélektől kormányoztatik, és Jézus Krisztus is vele van a világ végéig, azért az egyház oszlopai ellen hiába vívott, s fog örökké vívni a sötétség hatalmainak egyesült ereje. Krisztus rendíthetlen kősziklára építette az ő anyaszentegyházát, s ennélfogva a világ tengerének erőszakos csapkodása mellett mindenkor ingatlan marad; nem is szorul senki más fentartó erejére, mint azéra, ki monda: "íme én veletek vagyok a világ végéig." Ezen hatalmas erő tartá fen eddig az anyaszentegyházat ama számtalan üldözés és eretnekség özönében, melyeket az ellenséges szellemű lelkek támasztottak ellene. Krisztus csalhatatlan apostoli tanító kart rendelt az anyaszentegyházban, melynek rendeltetése a korlátokat tűrni nem akaró véges értelem tévedései közt a Szentlélek isteni segedelmével az emberiséget az igazság útján vezetni az örök békehon felé. A kath. egyháznak ezen csalhatatlan tekintélye az, mely nélkül felbomlanék a kereszténység, mely nélkül a legsarkolatosb igazságok körül úgy tévelyegnénk, mint a hajdankor bölcsei!

S mily fölséges, szívemelő és nyugasztaló a keresztény katholika hitnek a hét szentségről való oktatása? Alig hogy felnyitom a szememet, úgymond egy hittanár, és meglátom a napvilágot; azonnal az üdvességnek vízében, mint Krisztus vérének fürdőjében, az eredendő bűnnek szennyétől megtisztíttatom; az Ígéretnek földére bevezettetem: az Istennek választott népe, a mennyei atyának fiai és országának örökösei, Jézus Krisztusnak pedig örökös társai közé számláltatom. Alig kezdek eszemmel élni mint ember, s a bérmálás által kihivatom a bajvívó csatatérre, s mint bajnok szent olajjal megkenettetem a viadalra. Ha meggyőzött az emberi vágy, gyarlóság vagy gonoszság, nem vetem el kedvemet és a fegyvert; fölkelek a penitencziatartás szentségében, és kettőztetett erővel kezdem el a baj vívást, kivált ha még az a n g y a l o k kenyerétől is megizmosodom az oltáriszentségben; mikor meg lett korra jutok, és az anyaszentegyház két állapota közül vagy egy házi elöljáróságra adom magamat, vagy pedig az alattvalóságban maradván, kedvem telik a házasságban, mind a két állapotra különös segítséget és malasztot veszek az egyházi rend vagy a házasság szentségében. Ha pedig az örökkévalóságra akarok indulni, felkészülök a nagy útra az u t o 1 s ó k enettél, melyet Krisztus urunk a halállal már tusakodó híveinek vigasztalására rendelni méltóztatott, hogy az által bűneiknek maradéki eltöröltessenek, a betegségeknek békeséges tűréssel való elviselésére segíttessenek, a kísértetek ellen erősödjenek, s hogy ha lelkök üdvességére válnék, előbbi egészségöket is megnyerjék. –

Szép a katholika religio az ő tudományában, vonzó szertartásaiban, áldozatra, erkölcsre, jámborságra indító erejében. Lépjünk csak egy katholikus templomba, s mindenütt szívünk áitatos gondolatokra fog ébredni. Ott az oltári szentség, melyről Jézus azt monda: "A ki ezen kenyérből eszik, annak örök élete vagyon;" ott a szent kereszt, mely bizalomra szólít minket, mondván: "Bízzál fiam, íme ezen dicső fán függött a világ váltsága; Isten-ember halt meg üdvességedért;" ott vannak a szentek képei, melyek a dicsőült hitbajnokok erényeit tüntetik élőnkbe, hogy mi is az ő nyomdokaikat követvén, szentek és boldogok legyünk; ott az égő gyertyák, melyek folvvást intenek minket, hogy a mi buzgóságunk lángjai szinte az egek felé lobogjanak; a temjénnek fölfelé emelkedő füstje példát nyújt, hogy a magasságbelinek a szent kívánságok illatival tömjénezzünk; ott a keresztkút, melv azon fogadásra emlékeztet, melyet kereszteltetésünk alkalmával nevünkben tettek keresztszüleink, hogy t. i. hiszünk a sz. háromságban, ellene mondunk az ördögnek és az ő cselekedetinek. Ha vétkeztünk, ott vagyon a bűnbocsánat- és az Isten megengesztelésének széke, melvnél irgalmassága letörli gonoszságainkat, és megbékéltet minket; ott a szent szószék, melyről az örök élet igéi hangzanak! - Es ki mondja el szóval érzéseinek égberagadtatását, midőn az egyésült szent sereget hosszú sorokban térdelve, átnézi, s hallja az isteni hitéletnek szívemelő ájtatos énekét? Itt az érzékeny könyüket hullat, a szomorú földerül, a lankadt felvidul, a megátalkodott ellágyul; itt a szegénység nem akadályoztatja a lelket fölemelkedésében, a nyomor fia elfelejti házi szükségeit, s gondolja magában; "Oh ha Isten háza már itt e földön oly szép, oly elragadó, milyennek kell lenni a mennyek országának, hol hozzáférhetlen világosságban lakik ő, kihez szívünk minden érzelme, s lelkünk minden kívánata vonz oly ellenállhatlanúl. Valóban a katholika anyaszentegyház az élő Krisztus; ebben, csak ebben látjuk mintegy megtestesülve tani tásában, szentségeiben, kormányában, tetteiben az egész keresztény életet. Ítéljétek meg Atyámfiai szabad-e Jézusnak ezen anyaszentegyháza iránt közönbösöknek lennünk?

Ezeket előre bocsátva vessünk egy futó pillanatot azon felekezetekre, melyek a korszellem irányát követve az anyaszentegyháztól elszakadtak. Ezen felekezetek legnagyobb része csak rövid ideig tartó buborék volt az idő s egyetemes egyház tengerén. Hol vannak az úgynevezett ariánusok, sabelliánusok, eutichiánusok, pelági á nus ok s több efféle eretnekek, kik a közönséges anyaszentegyháztól elszakadtak, s egykor oly nagy zajt támasztottak? Nincsenek többé! Az idők folyamáhan eltűntek. Ezen sorsban fognak osztozni azok is, kik a XVI. században az anyaszentegyháztól elpártoltak. A hazugság rendszerei eltűnnek, a tévelygő tudományok elenyésznek, csak az igazság maradhat rendíthetlenül örökké. Az igazság, a nélkül hogy megavulna, örök, valamint a forrás, melyből kibuzog. Az eretnekségek sorsa ezen szavakban foglaltatik: volt idő, mikor nem voltak, lesz idő, mikor nem lesznek. Lám a régi igazságok most is azok, a mik előbb voltak, változhatlanok; a tévelygő hit pedig, mint a már többször tettén rajta kapott de mindannyiszor nevét változtató bűnös, most elhúzza fejét, majd idő jártával ismét homályos fénynyel üti elő magát! Egyébiránt dicsekedjenek elpártolt atyánkfiai a megtisztított evangeliommal, ők magát a hitet döntötték meg. Elszakadván az anyaszentegyház hitegységétől, biztos kalauz nélkül ide s tova hányattatnak, isteni tekintély helyett gyarló emberi

szellemet követvén: az Istent nem tisztelik többé azon tisztelettel, mely neki kedves; nincsenek apostoli küldetésü papiaik: nincs törvényszerinti áldozatiuk, miután a Szentlélek által az anvaszentgyház igazgatására rendelt püspökök szakadatlan sorát megszakasztották, s tanítását saját kényök szerint értelmezik. A mi **Jézus** tetszik, megtartiák, a mi nem tetszik, elvetik; kiki azt gondolia, hogy ehhez joga van. S mennyi tévelygésnek s roszaknak nyitott kaput ez a szabadság? A függetlenség lelke, mely a hit dolgában semmi tekintélyt nem ismer. átment az erkölcsök és a fegvelem országába. Egyik kötelesség alóli feloldozást követte a másik kötelesség - Azonban Atvámfiai nem titok a alóli feloldozás. Azon "a szoros kapun menjetek be, mit beszélünk. mert tágas a kapu és széles az út, mely a veszedelemre viszen" 1) szavaknál fogya csak könnyen állathatni, hogy azon tagos úti vallás, mely az evangeliomi szabadságnak kecsegtető színe alatt számkiveté a böjtöket, az önmegtagadást, az egyházi engedelmességet, a jóságos cselekedelek hasztalanságát állítván; mely a bűnökért ideiglenesen is vonakodik lakolni; mely az evangeliomi javallatokat utálja, az egyháziakat házasodásra feljogosítia. a házassági köteléket felbontja: semmiképen nem üdvhozó, vagy evangeliomi vallás, mert homlokegyenest ellenkezik az evangeliomi tanítással, melyben igen különbözőleg rajzoltatik le azon szűk, de üdvre vezető ösvény: 2) "Ha az életre be akarsz menni, tartsd meg a parancsolatokat." "Tagadd meg magadat " stb.,,A ki engem szeret vegye magára az ő keresztjét " stb. De a test szerint gondolkodó ember meg nem fogja azokat, melyek az Isten lelkétől vannak, sőt bolondság-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Máté VII, 13.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Máté XIX, 17.

nak lenni véli, és nem értheti meg azokat, mivel felőlök lelkiképen kell ítélni. – A testnek okossága halált, a lélek okossága pedig életet és békeséget szerez. Hiába dicsekednek elpártolt atvánkfiai "evangelicus" nevezettel, mert a kik az evangeliom tanítása ellen kikeinek, azok e névre méltatlanok, Igenis Atvámfiai! a ki az evangeliom parancsolatit megveti s kigúnvolia, az nem evangelicus keresztény, mert az evangeliomi hit ióságos cselekedetek nélkül holt: nem is használ az evangelicus névnek méltósága, ha azzal az erkölcs és az élet meg nem egyeznek. Az evangelicus és a hitetlen közt nem csupán a névnek kell tenni a különbséget, hanem az evangeliomban ajánlott hitnek, az istenes életnek, és az erényeknek, hogy így az igaz hit a hamis vallástól cselekedetekkel megkülönböztessék. Mert micsoda hit lehet azoké, kik evangelicusoknak czímeztetnek ugyan, de az evangeliom törvényeit és javallatait megvetik? A miről Jézus egyházát különösen megismerhetni, az a szentség, melyre híveit oktatja és vezeti. Innét van, hogy a katholika anyaszentegyházban elejétől fogva mindenkor találtattak is szentek. Itt csak némelveket akarok felhozni, és pedig azon időből, melv az úgy nevezett reformatiot megelőzte, és közvetlenül követte. \*) Mit sem szólok azokról, kik a következő századokban éltek, és a szentek lajstromábaigtattattak; nem

<sup>\*)</sup> A XV és XVI századbeli nevezetesebb szentek nevei: Paulai Ferencz, szül. 1438 † 1507. Genuai Katalin, 1447-1510. Kázmér, 1458 † 1484. Kajetán, 1487 † 1547. Villanovi Tamás, 1438 † 1555, Lojola Ignácz, 1491 † 1556. Istenes János, 1495 † 1550. Xaveri Ferencz, 1497 † 1552. Alkantarai Péter, 1499 † 1562. Ötödik Pius, 1504 † 1572. Borgia Ferencz, 1510 † 1572. Nerei Fülöp, 1515 † 1595, Kantaliczioi Felix, 1515 † 1587. Teréz, 1515 † 1582.AvolliniAndrás, 1520 † 1608. Ricci Katalin, 1522 † 1589. Bertrandi Lajos, 1526 † 1581. Boroméi Károly, 1526 † 1590. Bailoni Paskal, 1540 † 1592, Keresztes János, 1542 † 159 Solani Ferencz, 1549 † 1610. Kost-

szólok azokról sem, kik életőket a katholika hitért odaadták, és vértanuk gyanánt tiszteltetnek; azokat sem hozom fel, kik e folyó században szentül éltek, s kiknek erényeik- és esedezésökre történt csodák a római szék által részint már megvizsgáltattak, részint még vizsgálat alatt vannak csak azt jegyzem meg, hogy a felhozott szentek, az ő magasztos erényeik s kétségbevonhatlan csodáik által igen nyilván megmutatták a világnak, hogy a kereszténység igaz szelleme, a szeretet, alázat és önmegtagadás szelleme, az egyházból ki nem halt, mint hitünk ellenei fájdalom! igen gyakran állították. Ezen szentek mindnyájan a római kath. anyaszentegyházban éltek, mikép azt az ő életírásuk bizonvítia; ezen egyházban haltak meg. lőnek szentekké és elnyerek az örök boldogságot. És most kérdezzük csak az anyaszentegyháztól elszakadt atyánkfiait, tudnak-e csak egyet is nevezni a ki az úgy nevezett reformált vagy protestáns egyházakban élt, és szentté leve, vagy egy csodát mivelt volna? 300 esztendő óta hogy Luther és Kálvin az anyaszentegyháztól elpártoltak, tudtak-e csak egyetlen egy nem katholikus szentet felmutatni? Olvassuk át rendre a legendákat, lapozzuk át a naptárokat, melyekben annyi szentek nevei olvashatók, s utoljára is azon eredményre jutunk, hogy egyetlen egy protestáns szentet sem találni, a ki a keresztény tökéletességet egész terjedelmében gyakorolta, s kinek szentségét az

ka Szaniszló.1550 † 1568. Leílisi Kamill. 1550 † 1614 Leonissi József, 1556 † 1612. Pasizzi Magdolna, 1566 † 1607, Szalézi Ferencz 1567 † 1622. Gonzaga Alajos, 1568 † 1691. Paulai Vincze. 1575 † 1660. Sigmaringi Fidel, 1677 † 1622. Limai Róza, 1586 † 1617. Regisai Ferencz, 1597 † 1640. Ezen szentek sok nagy dolgokat műveltek, és Isten előtt foganatos imádságaik által a vakokat láttókká, a sántákat járókká, a siketeket hallókká tevék; betegeket gyógyítottak, holtakat támasztottak; szóval mindenféle nyomorúságokon enyhítenek.

Isten csodajelekkel megbizonvította volna. A protestánsoknak szentieik nincsenek: hiányzik nálok az ápoló Szentlélek malasztja, hiányzanak a megszentelési eszközök. A protestánsok nem törődnek a keresztény erkölcsszabályokkal, melyek keresztény kötelességeinknek mivoltát, alapiait, indokait s czéliait tanítiák: ők megelégesznek a természetes becsületességgel; az alázatosság engedelmesség s önmegtagadás szellemeit kerülik, az evangeliomi tanácsokat megvetik, melyek a keresztény tökéletességet, az élet szentségét olv hatalmasan mozdítiák elő. Innét van, hogy nem találkozott még senki a ki katholikus létére azért lett volna protestánssá, hogy ott szentebb és jámborabb életet éljen; hanem inkább, hogy szenvedélyeinek annál szabadabban hódolhasson. Ellenben pedig a kik protestánsokból katholikusokká lesznek, azok közönségesen azért lettek katholikusokká, mert jámbor szent életet akarnak élni, s vallásos meggyőződéseiket cselekedettel be is bizonvítják. Szinte a világ történetében sincs példa, hogy egy katholikus ember, a ki egész életében az anyaszentegyházat hallgatta, s kötelességeit hiven teljesítette, élete alkonyán hitét megtagadta volna; ellenben pedig számos példákat tudunk felmutatni, hogy sokan épen haláluk órája közéledtével a katholika anyaszentegyházba kívánkoztak, mint katholikusok óhajtván meghalni. így nyilatkozik a katholicismus ereje a Szentlélek munkálkodó malasztja által. "En vagyok az út, az igazság, és az élet," monda a megváltó. "Ez az örök élet, hogy megismerjenek téged, és a kit te küldöttéi, a Jézus Krisztust. Más fundamentumot senki sem vethet azonkívül, a mely vettetett, mely a Jézus Krisztus. Ha valaki erre a fundamentumra épít, aranyat, ezüstöt, fákat, szénát pozdorját; kinek kinek munkája nyilván leszen, mert az Úrnapja megmutatja; mert a tüz által megjelentetik, és kinek kinek minő legyen a munkája, a tűz próbálja meg." 300 esztendő ugyan szép idő?

hogy az úgy nevezett reformátiónak gyümölcseit érdeme szerint megítéljük. Es milyen gyümölcsöket hozott ezen hitszakadás? majd az egész éjszakot bizonytalanságba, kétkedöség-, egykedvűségbe, s végre vallástalanságba ejtette, s az időtől fogva jelentkeznek oly számos csoportokban az úgy nevezett radikálok, sociálisták, communisták s több effélék, kik most is oly nagy rettegésben tartják az európai világot. S valljon kinek köszönhetjük mindezeket? Mi tagadás benne: előttünk a történetírás, melynek lapjai bizonyságul szolgálnak, hogy épen azóia nehezedett az Úr keze Európára oly nyomasztólag, mióta a protestantismus lábra kapott; mióta a népek megvetvén az anyaszentegyházat, hamis tanítókat kerestek magoknak.

Jó lesz Atyámfiai! e helyen megemlíteni a katholika anyaszentenyház termékenységét a hitetlenek megtérésében. Miután egyedül ő kapta Krisztustól a küldetést: "Menjetek az egész világra, hirdessétek az evangeliomot minden teremtménynek;" ezen parancsolatnál fogva soha meg nem szűnt az ő fiait különféle tartományokba küldeni, kik valóban apostoli szellemben a halál árnyékában ülő hitetleneket az evangeliom világosságára hoznák. Az anvaszentegyház valamint hajdan, úgy jelenleg is hivatásához képest híven teljesíti magas rendeltetését: a világ minden részeire hittérítőket küld, kiknek élő szava, példás maguk viselete lelkeket nyer, s értelmet és szívet képzőleg terjeszti a valódi felvilágosodást. Ezen hittérítők nagy dolgokat vittek és visznek véghez; számtalanok pedig vértanúságot is szenvedtek. Valóban benső fájdalom s vigasztalás nélkül nem emlékezhetünk a legújabb vértanúk szenvedéséről. Csak néhány hónap előtt értesítettek a hírlapok Mittelbroni Schaffler Ágoston 29 éves hittérítő borzasztó kivégeztetéséről, k i S o n - J a y b a n Cochinchinában május elsején lefejeztetett, miután

négy éven át Jonkinban az Isten igéiét hirdette a legnagyobb veszélvek, nehézségek és fáradalmak közepett. – Tíz év előtt ugvanazon Cochinchina és Türkin földet a püspökök, papok és hívek vére áztatta, kik főleg az ős korban ragyogott keresztények példáját megújítva. Krisztus hiteért a legkegyetlenebb halállal megküzdenek. Egyébiránt ez úgy ment mindig. A katholikus hittérítők mindenkor dicsőségüknek tartották Jézus hiteért vérök- s életökkel áldozni. Az Isten áldása ilven munkásoktól nem maradhatott el Az Isten rendkívüli ulakon is segítette őket. Azért olvassuk a kath, missiók történeteiben, hogy minden században találkoztak látnoki és csodatevő erővel ékeskedő hittérítők, kik a keresztény vallást legkitűnőbb buzgósággal s legfényesb sikerrel teriesztették. Nincs ország vagy tartomány, de egyetlen egy város vagy falu sem az egész földkerekségén, mely Krisztus hitéhez nem a katholika egyház munkásai által jutott volna. Az egyházi történet évkönyvei minden században tudnak felmutatni nemzetet vagy országot, mely a római pápáktól küldetett hittérítők által az evangeliomot elfogadta. Ellenben a katholika egyház hitegységétől elpártolt felekezetek mindig terméketlenséggel büntettettek az Istentől, annyira, hogy fel nem hozhatnak egy nemzetet sem, melv a hitetlenségből az ő közbenjárásuk által tért volna Krisztus hitére. Ezt ők sokféleképen tapasztalhatták, s azért utoljára a hitetlenek megtérítésével felhagytak, mert annyi szerencsétlen kísérlet s meghiúsult ügyekezet után kedvök megcsökkent, s csak a kathoíikus missiók megrontására fordíták figyelmöket. Azonban a XVII. század vége felé látván mily fényes sikerrel haladnak naponkint a katholikus missiók, ökis komolyan kezdenek gondolkozni a hitetlen népek közötti missiókról, s ennélfogya Angol or s z ágban egy társulat alakult, mely azonban mire sem mehetett, míg e század elején 1804ben London ban brit egylet alakult, melyhez más kisebb egyletek is csatlakoztak. A londoni főegylet mindenféle felekezetekből 5000 hittérítőt számlál, évenkint temérdek pénzt, bibliát, vallásos értekezéseket, imádságos könyveket, különféle homíliákat szokott kiosztatni, csak a térítőkre 3,000,000 franknál nagyobb öszveget költ. Minden hittérítő évenkint 6112 franknyi díjt kap; ha felesége van, rendes díja 1015 frankkal megtoldatik, és ha fiai vannak, ismét 508 frank pótlékot húz. E díjakhoz járul még a nagy pártfogás a világi hatóságok részéről

Most tehát az a kérdés: valljon micsoda szerencsével működnek e hittérítők? Magok a jobb lelkű protestánsok megvallják, hogy annyi munka s költség után semmi, de épenséggel semmi sikerök nincs. Alig számítanak néhány egyént, kiket pénzzel elcsábítottak, vagy kiket saját sorsosaik űztek el. Magok a hittéritök is kedvet vesztenek ennyi legyőzhetlen akadály miatt, melybe mindenütt megakadnak; közleményeikben szorgosan kikerülik a történt térítések számát megnevezni; minden reménységök csak a jobb jövőt illeti. És ha itt ott némely egyéneket megneveznek, mások által meghazudtoltalak. Minden hittérítők állomásai vagy veszendő félben vannak, vagy épen elvesztek. Ez a protestáns missiok sorsa, és pedig nem egyik vagy másik világrészben,

<sup>\*)</sup> Fölötte csalódnék, ki a protestáns missio, a bibliatársulatok által pazar kézzel osztogatott biblia példányok számából akarna a protestáns proselyták számára következtetni. A bibliatársulatok bérelt megbízottjai igen szeretik a vagyonos pártfogók könnyenhívőségét kizsákmányolni, hogy térítői buzgalmokhoz képest annál nagyobb díjt kapjanak, Dr. Wisemann több efféle példát idéz, még pedig angol és. protestáns kútfők után. Felhozza a többi közt a m a h r a t t o k elleni háború történet leírt Hislop generálisnak következő szavait: "E missionariusok, mond a britt vezér, azt hiszik, hogy a chinai sanscrit, hindu és malagi nyelvekre lefordított evangeliomoknak e népek közti kiosztásával már czéljokat érik; s a mint e könyveket az angol ügyvivők- és hatóságoknak megküldik, azonnal e számhoz mérik convertitáik összegét is, működéseik sikerét a kiosztott példányok mennyiségével hozva arányba.

nem ez vagy amaz hitfelekezetnél, hanem általában mindenütt: az egész föld kerekségén ugvanazon fogyatkozásokat vehetni észre annyira, hogy méltán elmondhatni rólok, miszerint annyi hittérítő, annyi költség, annyi elosztott könyv semmi más gyümölcsöt nem hozott, mint hogy a katholikusok missióit vagy feldúlták, vagy megzavarták, vagy azoknak eredményét megakadályoztatták, a mi mindig legfőbb törekvésök. Ellenben a katholikus hittéritök, noha a föld hatalmasinak részéről kevés vagy épen semmi pánrtfogásban nem részesülnek, elmennek a legszilajabb erdei vad népekhez, s szünet nélküli életveszély közölt, a hova csak érnek, isteni küldetésüket mindenült fényes siker koronázza. Maga Xaveri sz. Ferencz saját kezével tízszer százezer embernél többet keresztelt meg, sok feiedelmet és királyt a keresztény vallásra térített, mindenhol templomokat építtetett melyek még mai nap is fennállanak, daczára a legdühösebb ellenszegülés, és üldözéseknek az azokat felforgatni törekvő eretnekek részéről. És hogy a legújabb hittérítésekre átmenjünk, nagy örömünkre szolgálnak ama számtalan diadalok, melyeket annyi akadályok mellett Amerikában, India és más hitetlenek tartományiban aratnak a katholikus hittérítők; mindenütt kerestetnek azoktól, a kiknél valaha megfor-

Mi magunk is több ügyvivőségeit ismertük a keletindiai társaságnak, hova alig lehetett egyetlen hajót is érkezni látni a nélkül, hogy az egy láda vagy csomó chinai kiosztásra szánt bibliával ne volt volna terhelve. A residens száz számra küldözé szét egyszerre minden tartományokba. A chinaiak tudomásul vették a küldött könyveket, de csakhamar akkép nyilatkoztak, hogy saját irodalmuk is gazdag a legszebb elbeszélésekben; nem tudván felfogni valljon e könyvek mulattatásukra lőnek-e küldve, vagy pedig oktatás végett. Miután pedig olvasták, félredobták, s a residens nem vala képes köztük többet szétosztani. De azért a malaccai missionarius égő buzgósága egyetlen hajót sem engedett tovább elvitorlázni a nélkül, hogy mindig újabbakat ne küldött volna. A könyvek, úgy szólván, egész halmokban érkeztek, s végre oly magas rakásra gyűltek lakhelyén, hogy kénytelen vala házán kívül egy raktárba hordatni. E missionarius az, kiről az angol lapok néhány

dúltak, és honnét azután az európaiak által elhajtattak; az ő közbenjárások által mindenütt számtalan hitetlen megismeri és elfogadja az evangeliomot. így nyilatkozik az isteni szellem a katholika anyaszentegyházban, így teljesíti szerelmes megváltónk az ő anyaszentegyházának tett ígéretét: "íme én veletek maradok a világ végéig."

Ezen előadásból is eléggé kitetszik, hogy Jézus anyaszentegyháza nélkül a világ még mindig hitetlenségben, és a halál árnyékában sínlődnék, s hogy Isten áldása nélkül minden földi kincs, emberi pártfogás és iparkodások, nyom nélkül vesznek el. Gondoljátok meg Atyámfiai! ily dicső bizonyságok mellett lehetünk-e egy kedvűek azon egyház irányában, melyet az úr Isten a pogányok megtérítésében oly fényes sikerrel megkülönböztet! –

Hátra van még Atyám fiai! egy kérdés, melynek megfejtésétől szinte igen sok függ, t. i. miért van jelenkorunkban annyi közönbös ember az igaz hit s a lelki üdvösség iránt? Ennek fő oka Atyámfiai! az, mert az emberek kerülik az elmélkedést, soha

évvel ezelőtt írák, hogy a bibliatársulatot felszólítá, miszerint neki h árom száz millió bibliát, vagy Apostolok Cselekedeteit küldjön. Hisz neki könnyű volt még e számon is túladni, ha a fönnebbi modort használt kiosztásukban, ilyforma térítők lehettek azok is. kik 1829-ben Chinába mentek, és nem sokára azt írták Európába, hogy ahány biblián túladtak annyi proselytát nyertek. Azonban egy hiteles szemtanú bizonyítja, hogy ezen proselyták közül egyetlen egy sem vette föl a keresztény hitet; némelyek pipagyújtásra, mások bepakolásra használák a szent lapokat, vagya kath. misionariusoknak átadák mint haszontalanokat. Hislop úr beszéli, hogy a Movrisson által chinai nyelvre fordított bibliák, melyeket a chinai birodalomba bevitt, árverésen adattak el, és legnagyobb részben vargák által vásároltattak össze oly czélból, hogy azokat saruk talpalására használják. Hasonló sors érte azon bibliákat is, melyeket a Kaucasus vidéki határok közt kiosztottak; a szent lapok puskák töltésére fordíttattak. – S mégis a szent könyveknek megbecstelenítését vélik a protestánsok legjobb eszköznek az evangeliomi világosság terjesztésére! –

sem fohászkodnak a koronás prófétával mondván: "Uram mutasd meg nekem az utat, melven járjak, hogy megértsem a mire szükségem vagyon." Elaltatva a közönyösség s tétlenség által, vagy holmi hasztalanságokban elszórakozván, félik és kerülik az elmélkedést, a komoly meggondolást: soha sem tesznek magoknak egy vizsgáló kérdést is, hanem vakon oda engedik magokat minden szélnek, minden véleménynek, minden nézetnek; s így tova űzetnek, mint kormányvesztett hajó, azaz levetik az egészséges érzelmet, az észt, a hitet, a közönyösség mélységébe elmerülnek, és ezen állapotban évekig megmaradnak a nélkül, hogy önmagokkal számot vetnének, vagy hogy pályájok végczélját csak egyszer is megtekintenék. Az alatt pedig múlik a drága idő, noha nem titkos aggodalmok nélkül, és az igaz utat, mely a boldogságra vezet, elvesztik szemeik elöl, sót készakarva elfordulnak tőle. A közönbösök mit sem gondolnak az egyházzal, mely XIX százados fenmaradása mellett szüntelen azt hangoztatia, hogy az isteni jegyes ott van, a hol ő maga akart, a hol maga vőn lakást magának, nem pedig a hol némely emberek öt gondolták. - De mi haszna ezen igazságnak! A közönbös ember restéi vízsgálódni; inkább tévelvg, mintsem hogy az igazságnak csak kis áldozattal is hódoljon. Úgy van Atvámfiai! nem lehet eléggé megsiratni a közönyös emberek nyomorúságát, kik ha a mulandó örökségről szó vagyon, azonnal nem kímélnek semmi fáradságot, olvassák a könyveket, meghányatják a régi okleveleket; de ha szó kerül az égi hazáról, a lelki üdvességről: alusznak mindnyájan, senki föl nem ébred, a szorgalom és az ipar tespedez. Ha valami drága kő elvesz, mindent megtesznek az emberek, csak hogy megtalálhassák; de ha lelkök kárt vall, elvesztvén Isten kegyelmét: azt föl sem veszik, épen úgy, mintha a pokol éden, az örökkévalóság csak mese s hazugság volna. Az igaz, ezek közt is találkoznak

némelyek, kik olykor megismerik az igazságot, fáilaliák, hogy a sötétségben és a halál árnyékában járnak, s a világosságot óhajtják, de ha csakugyan felakarjuk őket világosítani, azonnal visszahúzzák magokat, hogy az előkerült világosságot ne lássák. Kihez hasonlítsuk Atvámfiai! e boldogtalanokat? Ők hasonlók azon aluvókhoz kik fölserkenni ügvekeznek ugvan, de elnvomatván a mély álomtól, ismét szunvadozásba merülnek, s ha kiáltunk, vagy tüzet érintünk hozzájok, fölébrednek ugyan, s néhány össze nem függő szavakat mondanak, de nem sokára elszédítve a mélységes álomtól, ismét csak elalusznak. Szegény bűnösök! egy órára sem képesek szemeikről leráznia halálos álmot, melyben már sok ideje hogy sínlődnek. Ez a lelki halálnak természetet ez a jelenkorunkban oly annyira elharapódzott közönyösségnek oka. A középkorban a vallási buzgóság remekműveket állított elő, a szellemet újra fölfrisítette. Ezt bizonyítják ama roppant s szép egyházak, melyek mainap is ékesítik a katholikus földet. Jelenkorunkban is mindenütt élénk iparkodásokat veszünk észre; bár merre fordítsuk figyelmünket, minden mozog, minden előre halad. Ott viraszt a tudós mély tanulmányai mellett, s igazságot keres; itt dolgozik fáradhatlanul a kormányférfiú, mély gond mutatkozik ábrázatján; amott töri fejét a művész új találmányok fölfedezésében; emitt búvárkodik a régi történetész a régi oklevelek s események felkutatásában, hogy a jelenkor számára üdvös tanulságot írhasson; szóval mindenütt anyagi és lemi tekintetben élénk mozgalmat és haladást tapasztalunk. Isten mentsen, hogy efféle ipart gáncsolnánk, sőt dicsőség a lelkiismeretes tudósnak, ki az igazságot czélul, és a hitet kalauzul tűzte ki magának. Tisztelet a bölcs kormányférfiúnak, a ki életét a közjónak szentelte. Dicséret a lelkes férfiúnak, a ki a szépnek és igaznak bájait fris színekkel tudja megújítani, és nem hízelg a bűnnek.

Tisztelet a művészet szerencsés tanítványának, a ki a néma s érzéstelen anyagnak életet és lelket tud adni-Dicséret az igazságot szerető történetésznek, a ki a világ folyásában az isteni gondviselést felfogta, s kortársainak előtünteti. Becsület a fáradhatlan természetvizsgálónak, a ki nagyszerű fölfedezések által a természet titkainak fátvolvát föllebbenti, s az elemeket az emberiség hasznára alkalmaztatni tanítia. Hála a jó hazafinak. a ki honszeretetetből azon van, hogy szegény ember s honfitársain segítve legven. Ne higyétek Atvámfiai a mit olv gyakran szemünkre lobbantanak a hitetlenek: a vallás nem ellensége a haladásnak; ő áldja azon hős elszántságú lelkeket, kik a köz jólétet alapítják; ő megszentel minden intézetet, melyből az emberiségre haszon háromlik; ő lelkesíti a művészt, a tudóst stb. De ha az ember minden fék s szabály nélkül átadja magát egy lecsillapíthatlan szomjnak, nyugtalan szenvedélynek, anyagi érdekek hajhászásának, s e mellett életének legfőbb gondját elhanyagolja; igen, ha a lelki javulás, a vallás és erkölcsiség háttérbe szoríttatik, és az ember oly mulandó cselekvőségnek áldozza fel magát, mely minden óhajtásait, minden gondolatait, minden erejét és idejét igénybe veszi; ha a pénz- s tiszteletvágy terveinek kivitelére szakadatlanul újabb elméletekbe, találmányokba, összevetések- (combination) és szemlélődésekbe (speculation) elmerül, akkor méltán elmondhatiuk róla. hogy az ilyen ember jártas lehet ugyan a művészet s iparágakban, de önmagát meggyőzni nem bírja, mely dicsőség minden más dicsőségnek elejébe teendő. – Ekkor nem az erkölcsi jó kormányozza a társaságot, hanem az anyagi érdek s földi haszon. Ily tevékenység, mely jelenkorunkban annyi súlylyal nyomja az emberi szívet, szinte egyik oka a vallásos közönyösségnek.

Csodálatos vakság! az emberi lélek, mely nagyobb az egész mindenségnél, készakarva elszórakozik, s ezer

kínzó gondok s erőködések közepette hervadoz a nélkül, hogy csak egyetlen egy pillanatot is szentelne a vallásos elmélkedés-, imádság-, s egyéb hitgyakorlatoknak, s Istenben éledne föl. Ez Atyámfiai ama mesterkélt világ, mely lakosait nyeldesi, midőn az ember a sok lárma, zaj s gőz miatt nem hallja az üdvösség szózatját, nem látja az isteni kezet, mely közönbös feje fölölt lebeg s örök kárhozatát jeleli.

Még egy kérdést teszek: "lehet-e valaki aszó telies értelmében üdve iránt közönhös? nem. A leghidegebb közönbös életében is van óra. pillanat, melyben megnyílik keble az igazság befogadására, de, mert lelkiesmérete megkövesült, ismét bezárja. De kísérjétek őt egy sötét riasztó éjjel a villamos ég alá, midőn a viharzó elem dörgő mennyköve dúló fergeteggel táboroz, midőn minden villámlásban a halál borzasztó képe fénylik a bűnösre, s kérdezzétek meg tőle egykedvű-e üdve iránt? Ha némán elfordul tőletek ne higyetek neki, mert egy szózat zúg keblében, mely némaságát meghazudtolja. Vagy lépjetek halálos ágyához, egy iszonyú jelenet merül fel szemetek előtt. Ott fekszik ő megtörve, rángatag szemeiben kétségbeesés, beesett sápadt arczvonalain a belvihar torzképe ül. Fölemelkedik ágyából, s eszmélni kezd leélt napjairól, csak egv eszme merül fel agyában: a közönbösség eszméje. Eszmél újra, de csak egy, mindig csak egy tűnik lelke elé. Tetteit mérlegre hányja, s a mérleg súlyos terhe alatt földre esik, és kétségbeesve hanyatlik vissza halálos ágyára. Imádkozni akar, és nem tud: átkozni akar, és nem mer. Kérdjétek meg öt, valljon akar-e még üdvezülni? feszítő kínja közt őrjöngve fogja röhögni "akarok," s töredezve sóhajt fel lelke az üdv Istenéhez, ki iránt egykedvű vala. – Oh a halál ágya kemény, rajta megtörik a közönbös kebel fagyos kérge."

És így törik meg a legkeményebb közönbös is.

Élte tavaszán lehet egykedvű, de a halál karjai közt, mely hidegebb a közönbösség fagyánál, nem lehet; csak hogy fájdalom: e pillanatban többnyire késő a bánat, mert oda van élet és minden remény!!

Azért Atvámfiai töredelmes szívvel járuljunk az igazság kútfejéhez; ne hagyjuk magunkat elámítatni, mintha Krisztus és Beliál, az igazság és tévelygés, a buzgóság és tunyaság megférnének egymás mellett. A tunváknak és resteknek nem adatik Isten országa. Harcz nélkül nincs diadal, diadal nélkül nincs jutalom, harczolni és győzni hivatása a kereszténynek. "Isten országa erőszakot szenved, és csak azok, kik erőszakot használnak, ragadják azt magokhoz." Gondoljuk meg Atvámfiai mennyi nyughatatlansággal, mennyi veszedelmek közt hajhászszák az emberek a mulandó dicsőséget: mire nem képes a levente egy győzelmi koszorúért; mennyi veszélyekkel daczol a kereskedő, hogy az új világból kincseket szállítson hónába; mennyi álmatlan éjét és fáradságot szenved a tudós valamely nevezetességért! És mi Atvámfiai közönbösök legyünk üdvességünk iránt? Oh nem! Mit használna ugvanis, ha az egész világot megnyernők, de lelkünkben kárt vallanánk. Egy lelkünk van, s ha ezt elvesztettük, mindenünk oda van. – Nem hiába jött az Isten fia a földre, nemhiába ontá vérét, és halt meg a keresztfán; nem hiába szenvedtek üldözést és halált az apostolok, és a vértanúk. Az igaz hitért haltak meg mindnyájan! Mi is Atyámfiai vitézkedjünk az igazság zászlaja alatt, készek levén életünk- s halálunkkal is bevallani megyőződésünket. Nincs boldogság a religiónak tanításain kívül; csak a Krisztus által alapított üdvintézetben vannak letéve azon segédszerek, melyek által romlott állapotunkból kiemelkedhetünk; csak a Jézus anyaszentegyházában munkálhatjuk bizton és veszedelem nélkül üdvösségünket. – Egy az Isten, egy a kinyilatkoztatás, egy

az üdvességre vezető út. .. A ki az anvaszentegyházat nem hallgatia, legven neked mint a pogány és nyilvános bűnös," mondja az üdvezítő. "Annak nem lehet Isten az atyja, ki az egyházat nem vallja anyjának," egy szent atva (Cyprián) szavai. "A ki üdvözülni akar, mindenekelőtt szükséges, hogy megtartsa a katholika hitet," mondia a nicaeai egyetemes zsinat. Igen Atvámfiai li üdvezülni akartok! Oh utáljátok meg tehát a lágymeleg részvétlenséget, melyről az üdvezítő fenyegetőzve mondja: "Mivel lágymeleg, se hideg se meleg nem vagy, elkezdlek kihányni." – Nem különben kérjük mélyen leborulva a világosságnak atvját, hogy valamint bennünket az ő szent fiának világosságába meghívni méltóztatott. úgv adion mindnyájunknak egyességet Jézus Krisztustusban, hogy az ő véghetetlen érdemei és parancsolatinak buzgó megtartása által méltóknak találtassunk az örök éleire. – Igen kérjük az Istent, hogy elpártolt és az igazság iránt közönyös atyánkfiainak szívét lágyítsa meg. miszerint kivetkőzvén minden előítéletekből, jöjenek vissza az egy, szent, közönséges és apostoli anyaszentegyházba, s használják szorgalmatosan azon eszközöket, melyek az igazság-s üdvösségre vezérelnek, hogy így mindnyájan egyetemben példás buzgósággal szolgálván Istennek, elnyerhessük a dicsőség koronáját. Amen.

## HATODIK BESZÉD

a

## "SOCIALISMUS" ról

(társadalmi mozgalom).



## Virágvasárnap.

Evangeliom sz. Máté XXI, 1-9.

Atvámfiai! ma tartotta édes üdvözítőnk ünnepélyes bemenetelét Jeruzsálem városába. A nép megtudván az ő legnagyobb barátjának jövetelét, azonnal pálmaágakkal indult elébe, s kitörő örömrivalgások közt kíséré őt a szent városba. A gyermekek zöld fagalyakat tördelének. s ruháikat teríték az útra, melyen a békeség fejedelme szamáröszvéren járt vala. A város kapuihoz érkezvén, a népsereg dicsőítő énekeket kezde zengedezni: "Hosanna Dávid fiának, áldott legyen ki az Úr nevében jő." Méltó dolog Atvámfiai! hogy mi is az örvendező sokaság dicsénekébe vegyítsük háladalunkat, mondván: igenis áldott legyen a dicsőség királya, a ki véghetetlen szeretetét az ő népe iránt oly fényesen megmutatta; áldott legven az Isten fia, a ki oda hagyván mennyei hazáját, lealázta magát a földre, s kimondhatlan kegyességgel 

az üdvözítő, a ki isteni tanítása által világosságot gyújtott a sötétség országában; kinek mindenható szavára futott a nyomor, enyhült a fájdalom, s a szenvedés örömre változott. Boldog az ország, melyben az ő isteni tanításának napja világít; boldog a haza, melyben az ő törvénye áldást tenyésztél; boldog a nemzedék, mely őt pálmaágakkal kíséri, s tiszteletére dicső énekeket zengedez. Igen A t y á m f i a i! boldogok valának ősapáink, míg Jé-

zusnak üdvözítő hitszabálvait követték: de mióta az ő hite megfogvatkozott a földön, és az emberek elpártoltak az ő törvényétől, azóta az elégedetlenség otthonossá lőn közöttünk, azóta a nyughatatlanság, a henyeség, az előjárók iránti engedetlenség és pártoskodás kárhozatos fúriái sanyargatiák az emberiséget. Nemde Atvámfiai! hallottatok már valamit azon elhírhedt s világrendítő tervekről, melveket a socialismus- és communismusféle hitetlenségnek apostolai életbe léptetni szeretnének. Ezen vészterhes propagandák napról napra mélyebben haladnak, fáradhatlanul oda működvén, hogy a fenálló társadalmi rendnek oszlopait megingassák. Alig van ország, alig van város, mely ezen mételytől kisebb nagyobb mértékben nem sanvargattatnék. A socialisták mit sem tartanak oly szentnek, miről ítélniök szabad nem volna: semmit oly fellengzőnek, mit megfoghatni nem képzelnének; sem oly okosan elrendeltnek, mit ők felforgathatónak nem vélnének azon hiedelmökben, hogy az elrontottnak helyébe jobbat állítandanak, s azt igazságosabban intézik el

Ezek szerint a fennálló állapotok és intézmények mind korhadtak; csak gyökeres gyógyítás segíthet a bajon; a régiséggel fel kell hagyni; most a forradalom teljes jogában van; ennek maradandónak kell lennie. – Ez egyetlen szentjök, kinek emléknapját folyvást kell ünepelni. – Az úgynevezett politikai vétségek dicséretre méltó hős tettek; a forradalomnak, a népnek legmélyebb rétegeibe kell lehatnia, hogy onnét egy új emberiséget idézzen elö. S ha majd egyszer elérték a valódi demagógiát, a mi nem egyéb, mint az egyházi és világi hatalomnak, a törvénynek és tulajdon jognak megszüntetése; ha annyira jutottak, akkor a XIX század rendeltetését befejezte. Minden tekintély megszüntetése csak socialis forradalom által érhető el. És most azzal biztatják az együgyű szegényeket, hogy az új társadalmazott világban minden teher

és adó megszűnik: hogy mindenkinek vagyona munkáia mennyi- és értékűségéhez lesz mérve: hogy nem lesznek bírák, ügyvédek, mert az egész közönséget barátság és szeretet lengendi körül: nem kellenek erdészek, csendőrök és pandúrok, mert minden önkényt megadandia magát; nem kellenek se templomok, se iskolák, se tömlöczök, mert ezeknek senki sem veendi hasznát; nem kellenek se számvevői, se pénzügyi tisztek, mert a polgárnak misem leend fizetni valóia: nem keilend semmi felügvelet, legalább érette pénzt nem keilend adni, mert a kormányférfiak mindent ingyen megteendenek; szóval kiki a socialis társulat malasztiban fülig fog úszni. És valljon ki nem szeretne egy ily társaságnak tagja lenni, melyben az ember, mint a hal a vízben, minden bús gond nélkül elélhet? ki nem szerette megválni minden tehertől, miután ez a földi létet csak nehezíti? – Ennek következtében nem csodálkozhatni hogy a socialista ámítások oly mélyen találnak viszhangra az embereknél, a kik valóban azt hiszik, hogy minden boldogtalanságok oka, a fennálló társadalom hibái- s igazságtalan szervezetében rejlik. –

Atyámfiai az idő int, s igen sürgetőleg int, hogy ébren legyünk, hogy imádkozzunk, nehogy a kisértet órája aluva s készületlenül találjon bennünket. Keresztény kötelességünk hozza magával, hogy ezen kárhozatos és messzeható tévelygéseket a józan ész és kinyilatkoztatott vallás fáklyájánál megtekintsük. A socialisms és communismus között ugyan nem nagy a különbség, ez alkalommal mégis csak a socialismust veendjük elmélkedésünk tárgyául. Jézus a valódi népbarát, s isteni világboldogító vezérelje elmélkedésünket!

A socialismus (magyarul társadalmi mozgalom) feladatúi tűzte ki magának, a társaságot egy jobb állapotba helyezni; az iparnak czélszerű elrendezése által a

proletárok <sup>1</sup>) sorsán könnyítni, mihez képest a socialismus körébe tartoznak mindazon törekvések, melyek az ipar szabályozása által a társadalom tökéletesebb állapotára vezetnek általában, s különösen, melyek az embert az ő természetes rendeltetésének valósításában segítik és támogatják. <sup>2</sup>)

A tudós socialisták megtanítanak minket, hogy a világon kétféle rosz van: természeti és erkölcsi. A természeti roszaknak soraiba tartozik: a dér, forróság s más földi viszontagságok, valamint a betegség és a halál. Ezek mind következményei a természet törvényének, tehát szükségesek. Az ember arra van hivatva, hogy tu-

- <sup>1</sup>) A "proletariátus" név a legrégebb római időkből veszi eredetét, midőn t. i. azon embereket értették e szó alatt, kik a hazának nem adhattak egyebet gyermekeiknél (proles). Azonban e nevezet soká feledve volt. Az újabb kor vette megint elő, *és* elkeresztelte vele a vagyontalan honpolgárokat.
- <sup>2</sup>) Sz. Simon (1802) franczia gróf volt az első, a ki a socialismus lobogóját kezébe ragadta. Ez már régóta fájlalta, hogy azon osztály. mely iparral foglalkozik, s mely az egész emberi életnek legfontosabb részét teszi, még mindig legutolsó valamennyi osztályok közt; s aztán egész életében e két kérdésnek megfejtésében fáradozott, t. i. hogy eredhetett ez a ferde viszony? s hogy lehessen rajta segíteni? Sz. Simon a baj okát a munka és tőke közti ellentétben, az embernek ember általi kizsákmányoltatásában találta; ő az államot vádolta, hogy soha sem iparkodék a dolgot komolyan megkísérteni, hogy t. i. a kisebb osztályok szegénységén és nyomorán enyhített volna, sőt ellenkezőképen egy alkalmat sem mulasztott el, miszerint törvény, szabaditék, kiváltság és szerződés által egyik állapotot a másik fölébe uralkodóvá emelje a társaságban. Továbbá Sz. Simon a katholika vallást vádolta, mintha uralkodása hamis volna, mert inkább a hit mint az erény mezején szokása mozogni; mintha befolyása a népre elégtelen volna, mert a papság semmi ismeretekkel nem bír; mintha a pápaság mit sem érne, mivel az egyházi államnak kormányzása roszúl van elrendezve. Szerinte egy új vallás szükséges, mely a társaságot az ő sorsának javításában segítse; vagy inkább az eddigi vallás-rendszernek öszhangzásba kellene hozatnia a tudományok haladásával. A religiónak társadalminak kellene lennie; az ő kötelessége volna visszahozni a földi szerencsét, s megőrizni azon elvet: emberek úgy tekintsétek egymást, mint testvérek; hagyjátok el a különféle felekezeteket; egyesüljetek egy vallásban, hogy jöhessen hozzátok az Úrnak országa

dománya- és mesterségeivel e roszaknak részint ellenálljon, részint azokat legyőzze s megkevesbítse. Az erkölcsi roszak, neveztessenek akár vétségek-, akár kicsapongásoknak, a polgári társaság roszul intézett állapotából és fonák elrendeléséből származnak, és koránsem szükségesek, sőt eltűnnek azonnal, mihelyt a társadalmi élet másféle alakot veend föl. A sírontúli megváltást természeti és testi bajoktól remélje a ki akarja, az nem tartozik hozzájok, elég az, hogy a síron inneni bajokon és szenvedéseken a kereszténység eddigi felfogása szerint nem képes segíteni. Az ő jelszavuk: "átok a keresztnek; a nevelést és tanítást fel kell szabadítani a

és legyen a szeretet vallásából vallása az örömnek és élynek. St. Simon 1825-ben meghalt, s tanítványai folytatták mesterök pályáját. Ezek közt kiválólag kitűntek Bazard és Enfantin. Az első az "Exposition de la doctrine de St. Simon" (1829) czímű könyvében azon elvet vitatá, hogy mindenki képessége, és minden képesség munkája szerint jutalmaztassák. Enfantin pedig St. Simont új messjásként tűnteté fel, kinek küldetése volt, hogy Mózsest és Krisztust egy új tanba foglalja össze. Ezen új tannak alaptéte volt: szenteljetek munka és öröm által – Enfantin 1830-ban a franczia követ-kamarának benyujtá vallástételét, melyben alapelveit mint egyedül igazakat tűnteté fel. Ezen feliratában kijelentette, hogy Ő nem kívánja a birtokok egyenlő feloszlását, csak azt követeli, hogy mindennemű kiváltság és vele az öröklési jog eltöröltessék, mi által a henvélésnek vége vettetnék, stb. Később egy nevezetes napilap,.Globe" lőn orgánumává; ő pedig felolvasásokat kezde tartani, melvekre sokan leginkább kíváncsiságból jelentek meg. Azonban nem sokáig hirdethette örömtanát Frankhonban, mert a legnagyobb rész csakhamar belátta hová vezet ezen ábrándos bohózat. Végre Enfantin kevesed magával oda hagyta Parist, és Melinmontantba ment, s itten egy ideig patriarchális életet élt, míg tilos összeköttései miatt a fjanczia rendőrség az egész családot feloszlatta 1832-ben. Jelenkorunkban a socialisták közé tartoznak Louis Blanc, Pierre Le roux, Biangin, Ledru Rollin, Mazzini Girardin, Emil Olivier, Pron dhon, Lamennais stb. Továbbá a német vörös pártiak, az olasz és lengyel száműzött nemesek, kik közül sokan Schveiczban telepedtek le; a magas tanács (Central Comité) Londonban székel. A híres 1848 óta nem mernek nyilván föllépni, de titkon annál nagyobb ravaszsággal működnek, s czéljaik elérésére a rósz sajtót használják fel, hogy a népet a hitetlenség- és istenkáromlásra csábíthassák, jól tudván, ha ez sivallás homálya- s terheitől; a vallásos érzést ki kell szárítani az ember kebléből. Ők nem akarják a hit szabadságát, hanem a hitetlenség szükségét, mert a babonás félelem az ítélő bírótól a szabadságnak legkisebb mocczanasát megakadályoztatja, és mindazon régi előítéleteket, u. m. a család, birtok és jogosság szentségéről táplálja, melyek által az ember az ő földi boldogságának elérésében és valósításában határaltatik – És valljon mit tanítanak az ember rendeltetéséről? A socialisták az embernek rendeltetését a szellemi és érzéki erők és tehetségek lehető legtökéletesebb kifejlődésében, valamint a földi javak s gyönyörök aránylagos élvezetében

kerül nekik, akor úgy is a rohadó állam s egész társasági épület önkényt le fog dűlni. Különösen a naptáriralomra adták magokat. 1850re B l a n c L ai o stól egy almanach jelent meg "Du nouveau monde" czim alatt, melyben a köztársasági időszámítás ismét elfogadva, és az egyház ünnepei kizárva vannak. Szinte ugyanazon irás egy társadalmi kátét adott ki a katonák számára, melyben egyebek közt a katonáknak igéri, hogy a haszontalan őrállomások el fognak töröltetni, a napi zsold föl fog emeltetni, a hoszadalmas elméletek félre fognak tétetni, s az annyi vesződséggel járó exercir- s manőverek helyébe önkénytes és kellemes testi gyakorlások állíttatni, így szeretné. L. Blanc a katonákat az ő világboldogító tanának biztosítására megnyerni. Ezen kívül figyelemre méltók: a Népbarát naptára, a reformátusok munkásegyletek száműzöttek és elnyomottak naptárai, melyek mind forradalmi naptárok. Ezen naptárakban a szentek eltűnnek, és eretnekfőnökök s forradalmi hősöknek, a zsarnokok gyilkosainak adnak- helyet. A reformátorok naptárában Fourier, Owen, L. Blanc. P. Leroux. és Proudhon rendszerei népszerűleg tárgyaltatnak, és az olvasónak új evangeliom gyanánt terjesztetnek elő. A száműzöttek és elnyomottak naptáraiban Ledru Bollin Caussidiére Bemard Márton és Mazzini öntik ki epével telt gyűlölségi érzelmeiket a társadalmi rend ellen. Mindnyájan pedig ügyesen felhasználják az egyenlőség, testvériség és szabadság nevezetes szavait és efféle szédítő beszédekkel ügyekeznek a munkásokat gazdáik ellen felizgatni, a családokat megvesztegetni, a házasságot megszeplősíteni, a nőket megrontani, a buja életet mindennemű kicsapongásokkal együtt előmozdítani. Azt hiszik, hogy így sikerülend nekik a fennálló társadalmat megbuktatni. És mivel jól tudják, hogy efféle istentelen iparkodásoknak a kereszténység hatalmasan ellenáll, azért rajta vannak mindenképen, hogy az egyházat meztelenség- és szegénységre juttassák. Ők ugyan a hitethelvezik. E szerint a socialisták az embernek rendeltetéséből kifeledék a vallást, s a hitre támaszkodó erénytant, mely oktat minket mikép kell magunk-, embertársaink-, hely-, idő-, múlt-és jelentől szerzett ismereteinket a teremtő dicsőségére, az emberek javára s örök rendeltetésünk elérésére használni. Ők mit sem gondolnak az örök élettel, azért ketté akarják szakítani azon lánczot is, melylyel az emberiség össze van kapcsolva a mindenhatóval. Ők a jelen életet végczélnak tekintik, azért minden törekvéseik oda mennek ki, hogy földi létöket minden túlvilági befolvástól megőrizzék. A hitetlen emberbarátok t. i. elvetették a szent hitet, s az Isten fiát a mesék országába száműzték, vagy legalább nem hisznek az ő istenségében. Azt vélik, hogy már az ő egyháza is. az örök időkre alapított anvaszentegyház, végéhez közelít, és most tulaidonképen fogna kezdődni azon világosságnak országa, melvlvel ők a világot boldogítani akarják. Azért az anyaszentegyház, mely meg nem rendülhet, se nem engedhet, s melv nyilván s mindenütt Jézust hirdeti, és az ő isteni tanításához ragaszkodik, a hitetlen socialisták elvetemedett dühösségének ki vagvon téve. Ők ezen bástyát szeretnék lerontani, és min-

lenség terjesztésében óvakodnak azon kifejezéssel élni; nincs Isten mert ezt csak igen kevesen hitetnék el magukkal: hanem annál nagyobb figyelmet fordítanak arra, hogy a népet az Isten rendeléseivel elégetlenné tegyék, s utoljára Isten ellen felbőszítsék. Szinte Krisztusnak is tulajdonítanak valami tekintélyt a népnél, s őt első sanskulotnak, legnagyobb socialista-, demokrata és proletárnak nevezik. Egyébiránt legnagyobb dühösséggel a katholika hitet támadják meg; a Pápát mint egy sötét zsamokot, a jezsuitákat mint legveszedelmesebb világosságoltókat mindenféle rágalom- és szennyes hazugsággal iparkodnak gyűlöletesekké tenni. Szinte gonosz terveikhez tartozik a keresztény hitélet emelésére oly nagy sikerrel ható n é pmis si ókat megakadályoztatni, az iskolákat az egyháztól elválasztani, a t a n i t ó k a t önhittség- s kevélységgel betölteni, áltatok a k eresztény ifjúság hitét megvesztegetni, ártatlanságát elpusztítani, a javíthatlan lelkészeket, kik a kereszténységtől elpártolni nem akarnak, elkergetni.

den isteni és emberi rendet felforgatni, magok pedig a mindenható örök Istennek oltárára leülni. Azt hízelgik magoknak, hogy a haladás és világosságnak szolgálnak, mialatt a barbárság és az anarchiának játszanak kezére. Oh boldogtalan népbarátok! mikor szűntök meg az istenit szentségtörő kezekkel illetni? mikor szűntök meg rágalmazni az igazat, káromlani a jót, csábítani az együgyütj? mikor vetitek le az álarczot, mely alatt nyilván türelmet, igazság- és emberszeretet árultok, titkon pedig békételenséget, hazugságot és gyűlölséget tápláltok és hintetek! Azonban Atyámfiai! térjünk vissza feladatunkhoz.

A mint fölebb említettük, a socialismus a társaság javítását tűzte ki magának, különösen pedig ígéri, hogy maid ha emberszerető törekvéseinek következtében az ipar kellőleg elrendeztetik, és a művészet virágzóvá tétetik, akkor az egész emberiség boldogulni fog, akkor kiki munkája után aránylagos részt veend az élet örömeiben, s nem lesz szűkölködő proletár, nem lesz szűkölködő többé. De szabad legyen kérdeznem: ha csak az veend részt a föld javaiban, a ki dolgozni fog, hová maradnak a szegény betegek, öregek, bénák, sánták, vakok stb. kik az ipar körül magoknak érdemeket szerezni vagy épen nem képesek, vagy csak nagy megerőltetéssel tehetnek valamit. Ezek nemde ki lesznek zárva az élet örömeiből, és a társadalom terhére esnek, mely velők, mint az oktalan állatokkal, kénye szerint fog rendelkezni? A socialisták szerint kétféle rósz van a világon: természeti úgymint, és erkölcsi; az ember, mondják mint a teremtés koronája, uraságra van hivatva, s mindkettővel annak módja szerint parancsolhat. Már mi a természeti roszakat illeti: megengedjük mi is, hogy az ember uraságra van hivatva, hogy t. i. az anyagi természeten uralkodjék. Hisz előttünk a történetírás, azt bizonyítja: hogy az emberi ész már számtalan akadályokat leküzdött, melvek a föld fiát az ő ideigvaló ióléte. boldogsága élvezetében eddigelé hátráltatták. A fáradhatlan szorgalom kitűnő ügvességgel megmívelte a vadon pusztáit; megtermékenvítette a kopár földeket, és erdőket: házakat épített, melvekben az idő viszontagságai ellen magát megóvhatia: megnépesítette a városokat, falvakat; majd ismét az erőművek feltalálása által hatalmába kerítette a tűz, víz s levegő erejét, s ezeknek segedelmével a természetfeletti uralmát annyira kiterjesztette, hogy a külső világ önkénytelenül hódol az ember tetterejének és akaratának, valamint a természet három országa szabadságvesztette rabszolgaként simul lábaihoz. Mind a mellett az anyagi világban még sok baj fordul elő, melven tágítani hiába ügyekvék az emberi ész; a tapasztalás bizonvítja, hogy minden fellengző találmányok mellett számtalan nyomorúságok környékezik a halandót, melyektől öt sem ész, sem ügyesség, sem rakásra gyűjtött kincshalom nem képes megótalmazni. De így kell ennek lenni; így van jól az emberre nézve, nehogy különben a földön keresse mennyországát. –

A socialistákszerint az erkölcsi roszak a polgári társaság roszul intézett állapotából származnak, s eltűnnek mihelyt a socialis élet másféle alakot veend föl. Erre nézve nem tagadjuk mi is, hogy a jó intézmények, a czélszerű törvények és bölcsen igazgató kormányok sok rosznak elejét vehetik; mind a melett az erkölcsi roszat megszüntetni vagy tökéletesen megakadályoztatni lehetetlen. Az erkölcsi rosz nem annyira a társadalom, mint az ember szabad gonosz akaratjának következménye. Isten az embert szabadnak teremtette; azért ellehet a polgári társaság legjobban intézve, legczélszerűbb rendeletekkel ellátva: míg az ember ember lesz, addig ő csak gyarló teremtmény marad. Azonban tudjuk hova czéloznak socialistáink; ők t. i. oly társadalmat szeretnének felállítani,

melyben sem Isten-, sem törvény-, sem lelkiismeretről szó sincsen. Ekkor természetesen a fogalmak egészen megváltoznának, és az, mi eddig vétek czímével bélyegeztetett, ezután tökéletesen más alakban jelennék meg. Tudjátok Szerelmesim! hogy szokták eddig is némely bűnösök gonosz tetteiket szépítgetni? A sötétség fiai s lványai szép festékekkel hímezik az undok bűnt; a világ szokásával, tisztes udvariság nevezetével mentegetik a rút fertelmességet; a természet szükségével ajánlgatják a csélcsap féktelenséget; a fösvénységet takarékosságnak, a pazarlást bőkezűségnek, a csalást okosságnak, a hitszegést bölcseségnek, a boszúvágyat nemes érzésnek nevezvén. Ilv értelemben igaz, nincs semmi különbség erény és bűn között; világosság és setétség mindegy. De vallion ilv álbölcselet mellett mi lesz az emberből? Egy czéliatévesztett szerencsétlen teremtés, egy eltorzított képmása az örök Istennek, rémletes ferde szüleménye a földnek, kínzó ördöge embertársainak, hóhérló ostora saját magának. Látjátok Atyámfiai! ily szörnyeteggé fajúi a legnemesebb teremtés, ha Istenről helyes fogalma s erkölcsszentesítő vallásos érzete nincsen. állítiák a socialisták, hogy idáig Továbbá azt azért hozott oly kevés jót a kereszténység. mivel az emberek roszul fogták fel; hasztas rettegéssel körülsánczolák lan félelem törvényeit. Az sem tetszik nekik, hogy e vallás egy sírontúli boldogságra utasítja híveit. Ő nekik nem kell mennyország, ők itt akarnak boldogulni, – Ezen hiú állományokra, röviden csak azt feleljük: hogy a Krisztus leikétől áthatott apostolok, s ezeknek utódai a római pápa és a püspökök minden kétségen kívül legjobban fogták fel a kereszténység szellemét, mi onnét is kitetszik, mert ezen mennyei tanításnak következtében a világ egészen más alakot nyert. A keresztény vallás az ő üdvhozó szellemével egészen megújította a földi életet! Ki győzné

előszámlálni mindazon jótéteményeket, melyekben a kereszténység anyagi tekintetben is részesítette ez emberiséget. Azon mértékben a mint a népek elfogadták az evangeliomot, szelídültek vad erkölcseik, kezdődött földi boldogságok: mert noha nem tartozik az ő egyenes czéliához követőinek anyagi boldogságot szerezni, mégis a dolog természetében fekszik, hogy az isteni parancsolatoknak hív betöltése által a hívek ideigvaló iólétét is eszközli és előmozdítia. Az idő rövidsége s helvszűke nem engedi ez alkalommal előadnom mindazon áldásokat, melyeket a ker, vallás akár az erkölcsök megszelídítésében, akár a köz- és házi jóllét előmozdításában, akár a tudományok- és az igaz felvilágosodás terjesztésében, akár a törvények megjavításában, akár végre a szeretetés békesség tanításában kifejtett; azért jelenleg csak azokra szorítkozom, kiket isteni vallásunk embertársaink- s testvéreinkként tisztelni és szeretni parancsol. Szegény embertársaink állását akarom párvonalba állítani a pogány és keresztény korszakokban.

Atyámfiai! sír az emberben az érzés, midőn a pogány társadalmak viszonyait vizsgálja. Itt az ember oly nyomorult féreg volt, melvet eltiporni akármely erösebb sem irtódzott. Az emberrel mint marhával kereskedtek. dolgoztattak, rajta szántottak; nem volt a ki rajta könyörült volna. És ez nem csak a barbár népeknél volt gyakorlatban vagy a kik zsarnokilag kormányoztattak, hanem az akkori világ legmíveltebb népeinél is, és ott hol a politikai szabadság leginkább dicsőíttetett. A római törvény a rabszolgát még embernek sem ismerte el; megengedte az urnák, hogy vele egész kénye szerint bánhasson. Az aquilija-féle törvény a rabszolgákat egy osztályba helyezi az oktalan állatokkal; a ki állatot vagy rabszolgát meggyilkolt, egyformán büntettetett. A rabszolgáknak nem voltszabad házasságra lépni, sem családot képezni, sem tulajdonra szert tenni; ő nekik sem hazájok, sem

vallásuk nem vala. Némi durva babonákat megtarthattak ugyan, de a templomokból ki voltak zárva. A rabszolga-. kat senki, még a hatalmas tribünök sem ótalmazhatták uraik ellenében: részökről minden bizonyság vagy tanútétel érvénytelen volt. Az emberi nem kétharmadrésze. mielőtt az evangeliom a pogány sötétséget eloszlatta volna, ily módon sínlődött a rabszolgaság által baromi állapotban: s a pogány bölcsészet fejedelmej, úgymint: Pláto és Aristoteles védokokkal támogatták s igazolták a rabszolgaságot. De még inkább elrémül az emberi ész azon bánásmód felelt, melvlyel e szerencsétlen emberlársaink sanvargattattak. Rómában eleinte ugyan szelídebb bánásmódban részesültek, mert p. o. Cato megengedi, hogy neje rabszolgájának gyermekeit étethesse; azonban későbben, midőn Róma győzedelmeskedvén a világon az örömélyezetek szenvedélyibe elmerült. a rabszolgák bilincsei is megsülvosbíttattak. Mit szenvedett az elnyomott emberiség ez utolsó és legvirágzóbb hosszú időszakban, az felülmúlja minden képzelődésünk s keresztény elménket. Plautus három versben adja elő azon kínzásokat, melyeket az urak használtak, hogy ezen gyámoltalan teremtményeket az engedelmességben megtartsák. Egész commentárok kellenének e szavaknak megértésére. Hála Istennek nyelvünkben nem is létezik ige, mely azoknak valódi értelmét visszaadhatná.

Halljátok a szíjcsapások alatt meghaló rabszolgának kiáltozását! s kérdezni fogjátok: miféle gonoszságot követett el? Köhögni mert urának jelenlétében, feleli Seneca, talán ki is pökött. Ez az egész bűne:

Amott jő sírva s zokogva egy szegény asszony úrnője hálószobájából, törölvén könyeit és a vért, mely nyaka- s melléről foly alá. – Valljon mi baja van? Úrnője megvérezte öt. A római hölgyek a rabszolganőktől öltöztetvén, öltözés közben a gyöngéd hölgyek kezökben elefántcsontból készült gyilkot tartottak, melynek hegye aczélból vala; ha némelykor megtörtént, hogy a szegény rabbszolganő elvétette, vagy nem eléggé vigyázott, vagy pedig asszonyának kedve telt, e gyilkot testébe szúrta s kegyetlenül megvérezte.

Augustus császár Polliónál mulat. Pollio pártfogója s barátja vala Horácznak s Virgilnek, nem különben ő maga is költész. Itt vagyunk tehát a legmiveltebb s legerényesb római társaság körben. Kicsoda az, a ki ott könyörög egészen sápadtan, reszketve s a császár lábaihoz borulya? Rabszolga az. a ki épen egy asztali edényt eitett el. s azért halálra Ítéltetett ura által. miszerint vízbe vettessék a málnáknak eledelül. O nem kíván tovább élni, ő tudja, hogy halált érdemlett; de a víz fenekén a málnáktól föl emésztetni nem akarna! – Térden állva könvörög tehát a szelíd Augustus előtt halálos ítéletének megváltoztatásáért; egy halálért p. o. a tágas ég alatt a levegőben, az akasztófán. - De Augustus minden szelídsége mellett nem képes rajta segíteni, mert a császárnak sem szabad az úrnak az ő rabszolgája felett kimondott ítéletét meg másítani. Az urak korlátlanul rendelkeztek rabszolgáik élete s halála felett, ezért őket senki sem vonhatta felelet terhe alá. Ily nemű barbárságok előadása végtelenig terjedne! Ha akarjátok a római életnek még egyik legborzasztóbb oldalát megismerni, úgy nézzétek csak a tornáczos színkört, hol a gladiator nevű rabszolgák a romai nép mulattatására egymást gyilkolják. Ezen rabszolgák vad állat gyanánt küzdenek egymással, és vérengző küzdésök tapsok s vad öröm kitörésével fogadtatik. Háromszáz ezer néző tolakodik a tornáczokra. Egész Róma áll előttetek. A császárok, tanács, hivatalnokok, papok, bölcsek mind tanúi a véres küzdelemnek. A hölgyek tapsviharral uszítják az oroszlánokat és tigriseket azon szerencsétlen gladiátorokra, kik a csatában elveszni nem akarnak. – E barbár szokás a pogány vallás és kormány részéről

nem csak helvben hagvatott, hanem annak egyik kiegészítő részét telte. A császári nemzetség a rabszolgák vérontásában gyönyörködött, dicsőségét és hatalmát helvezvén benne. Ily vérengző játékok gyakran családi ünnepélyekhez is tartoztak. A rabszolgaöldöklés a patríciusok házában felülhaladá az édes házi élet örömeit. Titus a vadállatoknak háromezer zsidót vettetett, hogy ez által atviának születése napiát megszentelie, és ötezerét égy másik ünnepély alkalmával. Oh gyalázatos társaság, melyben a gyilkosság a házi örömek veszteségét, és a nyilvános vigalmakat pótolni vala kénytelen: melyben az emberi testek öldöklése indokul szolgált némely magasztos emlék megújítására, vagy a legforróbb szeretet bizonvítására, melvet az atvafiság tagjai egymásban élesztettek. – Így bántak a rabszolgákkal szinte más nemzetek is. Ezek folytán kérdeztek Atvámfiai! valljon milyen lehetett a szabados szegények sorsa? Igen szomorú. A nagy római birodalomban nem volt szem. melv nyomorúságukat envhítette volna; nem volt szív, melvirántok részvéttel viseltetett volna! Mit csináltak hát velök, ha a gazdagok ajtainál alamizsnáért esedeztek, s terhökre lőnek a vagyonos polgároknak? Ezt legjobban fejti meg nekünk ama zsarnok, ki egykor a szegényeket három hajóra felrakatta, s a tengerbe dobatta. - És minő sors jutott a szegény gyermekekre? Erről ismét megtanít minket a bölcs Seneca: "Vannak speculánsok, úgymond, kik a szegények gyermekeit össze vásárolják, karjaikat s lábaikat kitördelik, s így megbénítva koldulás végett oly helyekre viszik, hol emberek szoktak járni. Hogyha estve a megkoldúlt öszveg nem elég nagy, azt mondják a nyomorék gyermeknek: te büntetést érdemelsz, meg fogsz vesszőztetni, mert a koldulásban hanyag voltál. Ha aztán a szegény gyermek a vesszőcsapások alatt sírásra fakad, még keményebben rá riasztanak, mondván: te gyermek! úgy kellett volna

sírnod, mikor koldultál, s bizonvosan többet kaptál volna. Látod most elvenném életedet, de hogy tovább büntethesselek, meghagyom azt neked." De tán a görögöknél jobb sorsa volt a szegényeknek? Semmiképen. Egyike a legkitűnőbb görög bölcseknek, kit isteninek neveznek. Plato, egy indítványt tőn a nemzetnek, hogy minden irgalom nélkül e tisztátalan teremtményeket mind ki kellene pusztítani a tartományból. Így bántak a legmíveltebb pogányok az ő embertársaikkal. Így sínlődött az emberiség, mielőtt a keresztény vallás az ő tanainak befolyása által eltörlötte volna a rabszolgaságot, és az emberi nem méltóságát eredeti jogaiba visszaállította volna. De ismét előállanak a socialisták, s kérdezik! mutassatok nekünk egy lapot az evangeliomban, mely arabszolgaságot nyilván kárhoztatia és elítéli. Oh Istenem! nem egy lapon, hanem maid minden lapon! Krisztus egy szót sem beszélt, mely a rabszolgaságnak urunk elitéltetetését nem foglalta volna magában, mely egy szemét nem törte volna szét azon láncznak, melv az embert kötözi. Midőn kimondá, hogy felebarátunkat tartozunk szeretni mint min magunkat, megszabadíaz embert; midőn különbség nélkül mindenekért meghalt, megszabadította az embert. - Ti megszoktátok a törvényes formákat, gépezeti fordulásokat; ti Krisztustól követelitek a végzést, mely a világot megszabadította; ti csudálkoztok, hogy nem találjátok azt a történetben körülbelül ily formán: azon napon, midőn p. o. a pesti főtoronyóra annyit fog verni, nem lesznek többé rabszolgák. Ez a ti modorotok; de nem veszitek észre, hogy az úr Isten egészen más nyelven hirdeti az ő akaratát s végzéseit. Sz. Pál beavatva lévén az isteni működésnek élő titkaiba, ezeket írja a korinthiaknak: "A mely hivatásba valaki hivatva van, abban maradjon: szolgának voltál hivatva, ne aggódjál; de ha szabad lehetsz, inkább úgy." Ezen szavak

szinte szabadulást lehellnek vala mint a következők: "Én Pál, öregebbik és megkötözve Jézus Krisztus miatt, kérlek az én fiamért, kit szültem fogságomban, Oneszimusért, kit neked visszaküldöttem... többé nem mint rabszolgát, hanem mint szeretett testvért. "Mindnyájan egy atyának gyermekei vagyunk; egymás között pedig testvérek; mindnyájan szabad erkölcsi lények, mindnyájan igazságra, erkölcsi tökélyre s boldogságra hivatvák, ugvanazon atvának gondviselése alatt; azért embernek szabad elnyomni embertársát, hanem támogatni gyöngeségében, oktatni tudatlanságában, segíteni szükségében, szóval úgy bánni vele, mint jó testvér jó testvérével szokott. A kereszténység nem tesz személyválogatást sem görögök vagy barbárok, sem tudósok vagy együgyűek, sem zsidók, vagy pogányok közt. Egyébiránt ezen tanításnak nem volt czélja halomra dönteni a fennálló hatóságok tekintélyét, mert ugvanazon sz. Pál az efezusbeliekhez írt levele V. részében az urak és szolgák közti viszonyt illetőleg ekkép szól: "Ti szolgák engedelmesek legyetek testszerinti uraitoknak félelemmel, rettegéssel, együgyű szívből mint a Krisztusnak; nem szemre szolgálván mint azok, kik csak embereknek kívánnak kedvesek lenni, hanem mint Krisztus szolgái, jó szívvel teljesítvén az Isten akaratát, tudván azt, hogy kiki valami jót cselekszik, annak jutalmát elveendi az úrtól, akár szolga akár szabados legyen. De ti is urak ugyanazokat cselekediétek ő vélek, elhagyván a fenvegetéseket, tudván azt, hogy a ti uratok is mennyben vagyon, és hogy nincs annál személyválogatás." Ily értelemben nyilatkozott sz. is midőn 1. lev. II. részében a szolgákat béketűrésre inti, s Jézus példájával vigasztalja, mondván: "Szolgák engedelmesek legyetek uraitoknak minden félelemmel, nem csak a kegyeseknek és szelídeknek, hanem a nehéztermészetűeknek is, mert az által nyerünk Isten előtt

jó tetszést, hogy nem Istennek ránk figyelmezése miatt tűriük a viszontagságokat, igazságtalanul szenvedvén: mert mi dicsőség hogyha vétkezvén arczulütéseket tűrtök? de ha jól cselekedvén békeségesen szenvedtek, az kedves Isten előtt; csakugvan e végre hivattattok is: mivelhogy Krisztus is szenvedett mi érettünk, példát hagyván néktek, hogy az ő nyomdokait kövessétek, a ki semmi bűnt nem cselekedett, sem a felöl nem vádoltathatott. hogy csalárdság találtatott volna szájában." Midőn tehát a kereszténység egy részről a gyöngék is elnyomottak mellett jogokat vallott, melyeket a hatalmasoknak tisztelni kötelességök, midőn az előjáróknak alattvalók iránt igazságosságot parancsolt, mind a mellett nem lázította fel a szolgát az úr ellen, nem törte erőszakkal össze az idő szentesitette intézvényeket, hanem határozottan megkívánta és megkívánja, hogy a fejedelmeknek s elöjáróságoknak megadassék a köteles engedelmessége

És vajmi fenségesen fejtette ki édes üdvözítőnk azon viszonyokat, melyek a ker. társadalomban az uralkodási vágyat fékezik: "Azok, úgymond, kik nemzeteken fejedelemséget viselni láttatnak, uralkodnak azokon, és fejedelmi hatalmat gyakorolnak rajtok. De nem úgy vagyon ti közöttetek; hanem valaki nagyobb akar lenni, legyen szolgátok; és valaki akar közületek legelső lenni, legven mindenik szolgája; mert az emberfia is nem azért jelent meg, hogy szolgáltassa magát, hanem hogy szolgáljon. (Márk. X.) Mily hatalmasan korlátoztatik itt az önkény és az uralkodási vágy, miután az üdvözítő nyilván kijelentette, hogy a kik az ő országában uralkodnak, alattvalóiknak szolgálniok, és azokért magokat egészen föl kell áldozniok. Ezen szavak érdeménél fogva Krisztus helytartója a római pápa "szolgák szolgájának" nevezi magát. - Egyébiránt lássuk mit tett az egyház a rabszolgákra nézve anyagi és szellemi tekintethen

Az egyház kiemelni akarván a rabszolgát az anvagi lealáztatás- és az erkölcsi romlottságból, nevelést adott neki, fölyette öt keblébe. A keresztség által urának testvérévé lőn. A szent hit eltörlötte homlokáról a rabszolgai bélveget, s arra képesítette öt, hogy urak és fejedelmek oldalánál helvet foglalhasson. A szolgai állapot megszűnt lenni gyalázatos és nyomasztó. Sőt találkoztak nagy lelkű fejedelmek és urak, kik a jámborság által indíttatva, és bűneik bocsánata reményében szabadon bocsáták szolgáikat. Egyházi zsinatok és pápák mind az igazságra, mind a szeretetre hivatkoztak, hogy a szolgaság igája alatt sínlődő embertársaik szabadságát visszaadhassák. Minden századokon át erélyesen sürgették, hogy az ur mondása szerint mindnyájan testvérek vagyunk; ha pedig testvérek vagyunk, nem szabad szolgaságra kényszeríteni senkit azok közül, kik velünk nem csak a természet hasonlatossága, hanem a verség kapcsai által is összefűzvék. Az egyház kanonisálta a szegény szolgákat, kik ez életben a keresztény tökéletesség, az alázatosság, önmegtagadás, önfeláldozás által kitüntették magokat. Az isteni gondviselés t. i. nem csak a királyok, herczegek, egyháziak és gazdagok, hanem a szegények és szolgák sorából kívánta a világnak egy tökéletes társaság példányát adni, midőn minden kor- és állapotból magának szenteket választott. Itt látjuk valóban, mily csodálatos az Isten az ő szentéiben. Az egyház szolgák és szolgálók tiszteletére oltárokat emelt, és az egész világ tiszteli s segítségül híja őket. A királyok és fejedelmek, uralkodó herczegek birodalmaikat pártfogásaikba ajánlják; koronájukat s királyi czímereiket sírjaiknál s oltáraikra leteszik, s magokat családjukkal egyetemben az egykor szegény szolgák és szolgálók, pásztorok és koldusok ótalmába ajánlják. így tisztelik századok óta a francziák sz Genovefát, a szegény pásztorlyányt; a spanyolok sz. Izidort, az egyszerű földmí-

vest: a tiroliak sz. Nothburgát, a szegény szolgálólványt stb. így folyamodik az egész keresztény világ pusztító nyavalya idején Isten előtt közbenjárásért egy koldushoz, sz. R o c h u s h o z, s tiszteletére templomokat épít. Azért Atvámfiai! adjunk hálát a kereszténység jótevő szellemének, mely által helyre van állítva az ember méltósága, s megismerve, hogy Isten előtt az emberek mind egyenlők, mindannyian szabadok; s azért minden ember tehetségeinek kifejtésére egyenlő joggal bír, testét akár darócz, akár bíbor fedezze; a köznép nem salakja, hanem egyik igen hasznos, igen érdemes része a társaságnak! Testvérek vagyunk mindnyájan, meghíva a szabadságra – a bűn s tév rabságtól!! De lássuk mit akarnak az elégületlenek a kereszténység pótlásául vagy helyébe állítani? Azt mondiák; nekünk nem kell törvény, melytől félnünk kellene; mi szeretetet követelünk; ezt akarjuk mi a gyermek szívébe is csepegtetni. És vallion mit követel inkább a kereszténység. mint szeretetet. Az egész keresztény világ tudja, hogy szereteten alapúinak minden hitczikkeink, szeretetet lehellenek minden törvényeink. Nemde szeretetből teremtelt, váltott és szentelt meg minket az Isten? nemde az első és legfőbb parancsolat is szeretetet parncsol: "Szeresd Urad Istenedet teljes szívedből, teljes lelkedből, telies elmédből és minden erődből;" nemde a második parancsolat is szeretetet követel tőlünk: "Szeresd felebarátodat mint tenmagadat." Nemde a szeretetnek e kettős parancsolatjától függ az egész törvény és a próféták? Csak a szeretet ellen vétőket, a gonoszokat fenyegeti büntetéssel vallásunk, hogy a kiket sem az Isten jósága, sem a saját ideig s örökkévaló boldogságuk nem indít, legalább a büntetés iránti félelem szorítsa a szeretet kötelességének teljesítésére. Egyébiránt jól meg kell jegyeznünk: a keresztény szeretet nem puszta állati vak

ösztön, hanem az örök szeretet kisugárzása, mely a természeti hailamokon felül az örökkévalóságra kihat, s a földi embert az egekbe emeli. A keresztény emberszeretet az isteni szereteten alapúi. Valamint az Isten nem utál semmit azok közül, a miket teremtett, úgy az emberszerető keresztények sem vetnek meg senkit az ő embertársaik közül: s valamint az Isten felhozza a napot, és esőt, s földi áldást ad a jóknak és roszaknak, úgy az emberszerető keresztények sem vonják meg segédkezőket a szükségben sínlődőktől: sőt miként az Isten egyetlen egyszülött fiát adta a mi vállságunkért, úgy az igazán emberszerető keresztények is készek embertársaik iránti szeretetőket még önfeláldozásukkal is bebizonvítani. A keresztény szeretet ruházza a mezítelent; ételt nyújt az éhezőnek, italt a szomjúhozónak; vigasztalja a szomorkodót; gyámolítja a gyengét; útba igazítja a tévelygőt; orvosolia a beteget; ótalmazza az ártatlant. A keresztény szeretet siránkozik embertársa elestén; imádkozik a bűnösökért; jót tesz az üldözővel, és kezet fog a halálos elenséggel. –

A socialisláknak nem kell semmi túlvilági mennyország, ők itt akarnak boldogulni; eddig azért nem boldogulhattak, mert a gazdagok a törvény ótalma alatt élvezték az élet örömeit, míg a szegények keserves munkájokért semmi aránylagos jutalomban nem részesültek. De méltán kérdezhetjük: hát a keresztény nem akar boldogulni? Sőt igen, ő is boldogulni akar, és pedig nem csak a síron innen is. De mily nagy a különbség egy keresztény és socialista között! Mind ketten dolgoznak, smunkájok után boldogulnak; de míg a socialista mit sem gondolván se Isten- se engeszteléssel, minden reményét csak pillanatnyi öröm- s földi boldogság megszerzésére szorítja, addig a keresztény, túlemelkedvén a földnek szűk határain, dolgozik, hogy rövid földi pályája

után ez életben, egykor örökké boldogulhasson a mennyországban. Ő tudia, hogy a földi élet az eredendő bűn által a nélkülözés és szenvedés, a fáradság és áldozat tanyájává változóit; és noha az üdvözítő megváltott a bűntől, kiengesztelt az Istennel, s békét szerzett szívünknek: mégis ez életben csak szenvednünk kell. Az üdvözítő, a mi legnagyobb vigasztalásunkra, az ő békéjét hagyta szívünknek, oly békét, melyet a világ nem adhat, s mely felülmúlja a világ minden örömeit. A keresztény ember megelégszik munkája bérével, azért keblét mindenkor csendes megnvugvás tölti el, melvet sem az indulatok zaja, sem a mulandó jóknak kívánása, sema vágyak mértékletlensége nem háborgat. Az ő keblében megelégedés és véghetlen boldogság honol. Ő megtalálta a valódi életbölcseséget. A keresztény jól tudja, hogy el lehet az ipar még oly jól rendezve, de ha az emberek bensöképen nem lesznek megelégedve önmagokkal, azaz ha szertelen bűnös kéjek után indulnak, minden külső szerencséjük mellett valóban boldogok nem leendenek. A bűn az, mely egyeseket úgy, mint egész népeket boldogtalanokká tesz; ez okozza ideig s örökkévaló boldogtalanságukat. Az Isten nem tesz csodát a mi rendetlenségünkért, hanem engedi, hogy a restségnek unalom és szűkölködés, a telhetetlenségnek nyavalya, a buja életnek keserűség és gyötrelem, a fenhéjázásnak gyalázat, a hazugságnak hitelhiány és becstelenség, szóval a rosz fának rósz gyümölcsei legyenek; ugyanis méltatlan dolog volna, hogy ő felforgassa a természet rendjét azért, mivel mi felforgatjuk azö törvényét. Valódi boldogság csak ártatlan és tiszta szívnek tulaidona, míg a bűn s abból eredt rosz lelkiismeret minden örömet megkeserít. – És csakugyan hordja valaki rakásra a föld minden kincseit; ragadja meg a világ minden méltóságát; emelkedjék föl a hír s dicsőség szárnyain egész az egekig; uralkodjék milliók fölött; virág s liliomok terítsék útjait; szóval bírion mindent, mit a sors, mit a szerencse adhat, de a mellett bűn maria lelkét csak nyomorult ő minden fény: és ragvogás mellett is. Egy pillanat a jövendőre, mely komoly léptekkel siet előre, keblébe hordva a teremtés és enyészet magvait; egy gondolat a minden iavakat feloszlató végperczenetre, elegendő arra, hogy álmaiból felriaszsza a bűnöst, sőt a gyönyörűségek s hatalom közenette, a szerencse minden kedvezése mellett szerencsétlenné tegye. Tartós boldogságot és megelégedést tehát nem is lehet képzelni ott, hol a lelkiismeret furdalásai éjjel nappal üldözik a gonosztevőt, és a bűnöst iszonyú félelem- s rettegéssel töltik el. Ellenben az istenfélő igazaknak boldogságát mi sem képes megrendíteni. A ki tehát az emberiséget valóban boldogítani akaria, az mindenek előtt a bűn kiirtására emelje feiszéjét, hogy a bűn által elvesztett belbékét visszatérítse, azon békét, melvet sem magas földi tudomány, sem rakásra halmozott kincs, sem egész világ nem képes kipótolni. Szerelmes üdvözítőnk is, a ki legiobban ismerte emberi természetünket. szinte minden kitelhető erejéből a bűn kiirtásához fogott. és azon volt egész életében, hogy az emberek értelmökre és akaratjukra nézve megszenteltessenek s jobbitassanak. Ki nem ismerné öt békesség fejedelmének? hiszen ő fedezte föl az utat, melven kiki békés lehet magával, embertársával és az Istennel. Ő volt a valódi világboldogító, a szegények barátja, a szomorúak vigasztalója, a gyengék és kisdedek védője; ő mutatta meg nekünk az utat az igazi boldogságra; és csakugyan, hogyha minden emberek olyak volnának, milyeneknek Jézus tanítása és példája szerint lenniök kellene, örök béke és boldogság uralkodnék a földön; akkor kinek sem jutna eszébe, panaszkodni a gazdagok ellen, mintha ezek miatt nem boldogulhatnának a szegények.

A világboldogító socialistákat szerfölött bántja a szegénység, melyben számos embertársaik sínlődnek; ezt szeretnék ők az emberi társadalomból kirekeszteni és örökre megszüntetni. Vizsgáljuk meg tehát Atyámfiai! oly rosz-e a szegénység, minőnek őt socialistáink festegetik; ítéljük meg keresztény szempontból, valljon mi vezeti az embereket közönségesen szegénységre. Atyámfiai! a világot komoly figyelemmel vizsgálván, a szegények különféle soraira akadunk. Vannak ugyanis szegények, kik buntelenül szenvednek, és vannak szegények, kik mások miatt szenvednek, és vannak szegények, kik saját hibájok s vétkeik következtében bűnhődnek.

a) Bűntelenül szenvednek: az igazak, kiket az ur Isten szegénységgel látogat azért, hogy ez által hilök próbáltassék, erényök köszöröltessék, szívök képeztessék, és a föld porából mennyeiekre tereitessék. Tűz, víz, jégeső, terméketlenség, marhadög, egészség s pénzhiány, hivataibeli kárvallás, mind fenvítő vesszők, melyeket az ur Isten kezében tart, s minden személyválogatás nélkül majd jobra majd balra, az igazakat és bűnösöket egyaránt sújtogatja. Isten akaratján való megnyugvás enyhíti a veszteséget, s azt érdemre méltóvá teszi. Enyhíti igenis, és akármely bánatunkban balzsama mi szívünk sebén annak meggondolása, hogy szomorú eseteink az Istennek, a legjobb atyának bölcs és kegyes kormányától jőnek, a ki akkor is atyánk, midőn ostoroz, és erényünket próbakőre állítja; s azért a bűntelenül szenvedő igazaknak, ha mindjárt szükséget és nyomort is szenvednek, ha megvetve is néz rajok a világ, ez semmit nem árt, mert nyugodt az ő szívök, és a szegénységben is szerencsések. Ok tudják, hogy a kereszt, melylyel az Isten meglátogatta őket, : és a sanyarúságok, melyek életőket terhelik, mintegy országútja azon boldogságnak, hol könyhullatásaik minden csépje halhatatlanságuk gyöngyvirágává változik. Azért szegények lévén nem panaszkodnak, hanem békével tűrik a szegénységet, és szemeiket teljes megelégedéssel

jobb hazájokra fordítják. Továbbá a bűntelen szegények közé számíthatjuk még a testileg elnyomorodóttakat, u. m. a vakokat, sántákat, bénákat, erőtlen öregeket, kik a mostoha idők miatt mit sem takaríthattak meg öreg napjaikra; továbbá valamely betegség következtében ideiglenesen munkatehetleneket, a munkára még nem képes gyenge árvákat. Ezeknek irányában a felebaráti szeretet,ösztönöz hogy minden kitelhető módon iparkodjunk bajaikat enyhíteni.

b) Másoknak vétkei miatt szegénységben szenvednek azon gyermekek, kiknek ama szerencsétlenség jutott, hogy gondatlan, kicsapongó és tékozló szüléknek gondviselésére bízattak; mert azon gyermek, kit gyenge korától fogya szorgalmatosan s keresztényileg nevelnek, hasznos ismeretekkel ellátnak, mihelyt ereje engedi, munka- s gazdasághoz szoktatnak, ki saját szülein látja a bölcs dologszeretetnek élő példáját: azon gyermek mondom, bizonyára megyédendi magát minden nyomor és szegénység ellen; bezárandja erősen az ajtót és ablakot, hogy házába a szűkölködés be ne férhessen. De ha a nagy reményű gyermek zsenge korában nem szoríttatik tanulásra, nehogy a szegénykének feje fájjon; ha későbben nem adatik mesterségre, nehogy ott keserűségeket ízlelni kényszeríttessék; ha a közsorsú lyánka csak a tükör s szaladgálásban gyönyörködik; ha a kisasszony csak az énekzene- s mindenféle színdarabok olvasása- s tánczban találja kedvét; ha az ifjút többször kell ébreszteni, hogy fölkeljen, számtalanszor hajtani, hogy dolgozzék, szóval, ha a gyermek tulajdon szülein nem lát egyebet, mint henye s rendetlen életet, kedvhiányt a munkához; nem hall egyebet, mint hasztalan beszédeket, irigykedéseket és mások rágalmazását: mit gondoltok Keresztények! mi lesz az ily gyermekből? A szentírás megfelel érettetek! "Az ifjú, ha megöregszik is, el nem tér az útról, melyen kisded korában járt." Ezt bizonyítja a mindennapi tapasztalás is. Ilyen gyermekekre szegénység várakozik, mely egyszer erőt vevén rajtok, egész életökben kíséri őket, utoljára pedig könnyelmű szüleiket átkozzák. Bár példát vennének efféle szülék a madártól, mikép tanítja ez fiait a repülésre, vagy az anyatyúktól, mikép oktatja csibéit a féreg s búzamag keresésére.

Szinte mások bűnei miatt szenvednek szegénységet a kiszolgált cselédek, kiknek véres verítékkel szerzett béröket lelkiismeretlen gazdáik letartóztatták. vagy kik tovább dolgozni nem bírván, a házból kiűzettek,' és élelmöktől megfosztattak. Nem különben mások gonoszsága miatt látunk a szűkölködő szegények körében némely öreg atvát és anvát, kik gyermekeik háladatosságára számolván, minden vagyonokat idő előtt oda engedték, most pedig szeretet helvett gyűlölséget, öröm helvett szomorúságot, ápolás helvett gyötrelmet, tisztelet helyett gyalázatot, hála helyeit keserűséget tapasztalnak kötelesség-feledett gyermekeiktől. Vaiha meggondolnák az ilynemű háládatlan gyermekek, mily büntetés várakozik rajok! Mit mondjak azon szegénységről, melyet okoz némely uzsorás, midőn olcsó pénzen összevásárolja a gabonát, s azt a drágaság idejére tartogatja; midőn felebarátjának pénzt csak iszonyú kamatok mellett kölcsőnöz, nem elégedvén meg a törvényes kamattal, és mit sem gondolván az Úr intésével. És kinek tulajdonítsuk azon szegénységet, melybe estek sok jó lelkű emberek, kik nehezen szerzett csekély pénzöket, vagy nagy gonddal takarított gyűjteléköket némely hitetlen embereknek kölcsönözték, vagy érettök jót állván, idő folytában csúfosan megcsalattak! Végtére, hogy másokat elhallgassak, ki egyébnek, mint az emberi gonoszságnak rovására számíthatjuk be azon nyomort, melyben sínlődik a szent házasságon kívül nemzett gyermekek nagy része? Ha a könnyelmű házasoknak félniök kell, mivel élelmök nem lévén, és kenyeret becsületes úton szerezni nem tudván,

mégis házasságra léptek, és egy ügyefogyott, noha becsületes nemzetséggel nyomorúságot szaporítottak a világon; hogy fognak majd felelni a buja életűek azon könyekért, meztelenség-, éhség- s egyéb szenvedésekért, melyek az ő féktelen buja szenvedélyeik következtében becstelen nemzetségökre bizonyos örökség gyanánt szállanak? – S mily nagy azok száma, kik sem Isten- sem önmagokra, hanem egyenesen felebarátjaikra, mutathatnak! mint szegénységük szerzőjére. Oh hánynyal kevesbíttetnének meg ezek, hahogy a szülék gyermekeiket, s általában minden keresztény saját szenvedélyeit féken tartaná, kötelességeit pedig a vallás szentesítette erénytan szabályai szerint teljesítené! –

c) Ezek után átmegyünk azon szerencsétlenekre, kik szegénységüket saját magok okozták, kik önhibájok miatt szenvednek. Ide tartoznak azon mesteremberek és mezei gazdák, kik ifjú korukban nem akarták mesterségüket, vagy a mezei munkát tökéletesen megtanulni. Ezek későbben a mihez csak fognak, mindent roszúl végeznek.

Azért nálok senki sem dolgoztat; őket napszámba senki sem fogadja be; földjök konkolyt terem búza helyett. Ők ugyan a rósz idők ellen panaszkodnak, de panaszuk merő hazugság; panaszkodniok kellene inkább saját tudatlan fejők s ügyetlen kezeik ellen. Vannak ismét szegények, kik csupa rost s ég- s hanyagságból elszegényednek. Az egész természet munkára inti az embert, dologra lelkesítik öt minden teremtmények; a világrendje is azt hozza magával, hogy a ki hanyagon viszi napszámát, az elébb utóbb ínségre jut, és borongó napjaiban kérlelhetlenül koplalni lesz. kénytelen Ezeket a szentírás a hangyához küldi: "Eredj, úgymond, a hangyához oh rest! szemléld mint iparkodik, és tanulj bölcseséget; ámbár nincs vezére, sem elöljárója, sem fejedelme: mégis nyáron szedeget eledelt, aratáskor

gyűiti be élelmét: meddig henyélsz még, meddig alszol óh rest, mikor kelsz föl álmodból?¹) Vannak továbbá szegények, a kik dolgoznak, fáradnak, s mégis napról napra csak szegénységben s nyomorúságban tengődnek. Ennek az oka a rósz háztartásban rejlik, mert az életbőlcseség nem csak munkás kezeket, hanem rendes keresztény háztartást is igényel, és gyakran nagyobb mesterség valamit megtakarítani, mint újonnan szerezni. A rosz háztartásnak következményei többnyire az egész életre kihatnak; természetes dolog: a ki ifjúságában takarékossághoz nem szokott, az öregségében végpusztulásra iut. Példának okáért, vegyük az iparos osztályt, s vizsgáliuk meg az életmódot, melvnek következtében sokan végínségre jutnak s elszegényednek. Közvetlenül felszabadulása után a legény keresménye aránylag csekély, és nevekedik a mindinkább gyarapodó ügyességének mértéke szerint, melv öt akkor gazdagon táplália, midőn maid vándorlását elkezdi. Most napi kiadásainak nem volna szabad a bevétel felét meghaladniuk, mégis ritkán gondol ő arra, hogy t. i. a megtakarítottat magának eltegye, vagy pedig övéinek küldje; sőt azok közül is, kik a szülei házat el nem hagyták, csak igen kevesen vannak, "kik minden keresményüket az atyai ház szükségeinek fedezésére engednék át, s egy bizonyos részt magoknak nem tartanának meg, rendes és el nem csábítva maradion bár a vándor, mégis a jelenkor szokásai elég varázserővel bírnak, hogy egy 19-23 éves ifjúnak minden takarék-fillérét ruhára, vendéglő-, színház-s más vasárnapi mulatságokra igénybe vegyék. Ifjúkori könnyelműségében megfeledkezik a jövőről, a betegség idejére gondoskodni még fiatal, egész vándorlása alatt pedig elég gondatlan. Egy ilynemű öröm- s bánatteljes életpálya erkölcs, figyelem s kötelesség nélkül sokaknak úgy tetszik, mint a földi szerencsének eszménye; de végére jár ez is, mint

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Példabesz. k. VI, 6-9.

minden ez árnyék világban. Előbb utóbb házasságra lép a kalandor, és mit hoz maid magával a gazdaságba? tán szabályozottabb életmódot, némi ügyességet az iparágban, vagy bizonvosan valami pénzösszeget? Alig annyit, hogy menyasszonyának csekély takarék filléreivel együtt lakását és műhelvét fölszerelheti. – Mind a mellett a kezdet még elég fényes; a féri és asszony keresnek valamit; megelégszenek egymással, fiatalok és jókedvűek; nehéz gondok, aggodalmak nem háborgatják őket. – Azonban a terhek naponként nőnek, a keresmény nem gyarapodik, és minél nagyobb a gyermekáldás, annál inkább igénybe veszi az anya figyelmét, és csak a féri képes valamit megérdemelni, de 35 éves korában már nem úgy mint 25 éves erőtelies ifiúságában. Akkor csak magáról kellett gondoskodnia, most pedig ugyanazon jövedelem mellett az asszonyt és még gyermekeket is kell tartani. De e jövedelem sem biztos mindig, mert jönek idők, melyek e forrást is meghiúsítják. A munka szünetkor ki akarna lépni az útból, de a megtelepedett gazdának nem lehet többé azonképen, mint lehetett egykor a vándorlásban. S így elmennek apródonkint a takarék-fillérek is, még mielőtt a gyermekek fölneveltettek volna. Nem csekély teher őket iskolába járatni, inaskodás ideje alatt táplálni, ruházni, s odáig segíteni, míg szabad szárnyra bocsáttatnak, és tulaidon keresmény után megélhetnek. És ha most az atya elég feledékeny volna gondolni, hogy öregebb fiai a kisebbek nevelésére, fentartására valami segítséggel hozzá járulhatnak, majd nem sokára bús tapasztalása saját ifjúságára fogja öt emlékeztetni, és ez annál fájdalmasabban esik neki, mennél kevesebb kilátása van egy jobb jövőre; s így bekövetkeznek a nehéz napok, midőn a szegény proletár, ínség s nyomor közepett, örömtelenül hordozza nehéz sorsát, s keservesen panaszkodik a rósz idők ellen. Kedves Atyámfiai! csak keresztény háztartás képes itt segíteni, azon háztartás, mely a szüléket folytonos munkára ébreszti, gyermekeik iránti gondoskodással betölti, és minden fölösleges kiadásoktól óvja, nem különbén a gyermekeket is a munkás, takarékos élethez szoktatja, ifjúkori könnyelműségekben korlátolja; s ellenálhatatlan féken tartja, hogy sohase feledkezzenek meg szüléikről, főleg midőn segédkarjaikra van szükségek. –

Szinte önhibájok miatt szenvednek azon szegények, kik rögtön meggazdagodni akarván, elhagyják mesterségüket vagy a rendes házi gazdaságot, és fa-, gabona- vagy másféle kereskedésbe ereszkednek, nem értvén sem az időnek járását, sem az emberek szükségeit, sem a veszteség és költségek kiszámítását. Önvétkök miatt elszegényednek a perlekedők, kik nem hogy okosan barátságos egyezkedésre lépnének, vagy a csekély kárt béketűréssel elviselnék, hanem készek mindenöket elveszteni inkább, mint kevés veszteséggel visszalépni. Hányan vannak ismét, kiket a bőség édenébőía pazarlás, fényűzés, vendégeskedés, vagy a szolgálatban hűtelenség, koldusbotra juttatott? És kinek bűne miatt nyomorog sok részeges? míg ő ott a bordélyházban vigadozva torkát nedvesíti, addig otthon minden veszendőben van; gazdasága parlagon hever, gyámoltalan felesége s éhes gyermekei sírni kénytelenek. Hová siet a játékos és kártyás? az életnek arany éveit, melyeket Istentől kapott ideig s örökkévaló boldogságának eszközlésére, nem becsüli; azon édes örömeket, melyek a csendes házi élet szeretete s egyességéből fakadoznak, pénze-s vagyonával együtt elvesztegeti. Hová siet a buja életű az ő képzelt rózsapályáján? nemde ínségre, nyomorúságra, koldusbotra! Ezek mind saját bűneik miatt szenvednek; saját rendetlen életök, csapodár s dobzódó erkölcseik következtében kenyér nélkül szűkölködnek; sorsuk pedig annál nyomasztóbb, mennél kevesebb kilátások van egy

jobb jövőre, minthogy hit, remény és szeretet hiányában Istentől sem várhatnak kárpótlást földi szenvedéseikért, miután önvétségök okozla terhes állapotjokat nem viselik béketűréssel, zúgolódnak az ég ellen s átkozzák születésök napját.

Szerelmesim! ezek az emberek közt elteriedt szegénységnek fő okai. Édes üdvözítőnk, a ki legjobban ismerte emberi természetünket, mondotta: "Szegények mindig lesznek közöttetek," és isteni ihletéssel kimondott szavait a tapasztalás századokról századokra igazolja. Nyomor és ínség tehát az emberi nemet mindig fogia nyomni, és lehetetlen, hogy a szükség foltjai végképen eltűnjenek; egyébiránt a keresztény polgári alkotmány törekedett elejétől fogya, s most is törekszik, hogy a szűkölködő szenvedőnek sorvasztó terhe könnvebbüliön. Az anyaszentegyház mindig kimondhatlan kegyességgel pártfogolta a szegényeket; nincs nyomor, melyet nem enyhített volna! Ő a bűntelenül szenvedő szegényeket Krisztus szavaival vigasztalja: "Boldogok a lelki szegények, mert övék a mennyeknek országa;" a hanyag és pazarló keresztényeket dologra és takarékosságra ösztőnözi; a saját bűneik miatt szenvedőket töredelmességre vezérli. Az ő világosságánál látnak a vakok; az ő vezetése mellett járnak a sánták, beszélnek a némák, hallanak a siketek: az ő útmutatása szerint isteni félelemben taníttatnak a gyermekek; az ő ótalma alatt megpihennek az öregek; az ő jósága által megvigasztaltatnak az árvák, ápoltatnak a betegek; az ő irgalmassága által kiváltatnak a foglyok, felszabadíttatnak az elnyomottak; az ő közbenjárása által üdvezülnek minden töredelmes bűnösök! Ez a valódi philantropismus, ez a keresztény emberszeretet! Hát a socialisták mikép iparkodnak e nyomor fiain segíteni? Azt mondják nekik: minden nyomor és szegénységnek oka az igazságtalanság; a földijavak igazságtalanul vannak elosztva; jobb lábra kell állítani az ipart,

egyszer mindenkorra biztosítani kell a munkát, virágzásba hozni a kereskedést, és nem lesz szűkölködő ember. nem lesz nyomorúság a földön. Most a tőzsérek miatt nem lehet élni, nem lehet boldogulni. De ez tovább nem úgy lesz; szálli le a keresztről te kínzott nép! Üsd agyon elnyomóidat\*, addig nem boldogulsz, míg csak e vérszopó nadály ki nem pusztul. Nézd magad körül, mily szép az élet, te is iólétre születtél. Lám mások fényes palotákban pompás ablakok mögött tanyáznak, mindennel bővelkednek, iól esznek isznak, pompásan ruházkodnak, kényök kedvök szerint hevernek, mialatt te kitagadva minden emberi jogaidból poshadt lyukakban sínlődöl, testedet rongyokkal fedezed, éhséget s szomjúságot szenvedsz, télen nyáron hidegben, melegben nyomorult díjért dolgozol! Oh ezen igazságtalanságot nem lehet tűrni! Nemde nincs semmi arány a te fáradalmas munkád és csekély béred között, erre pedig természetes jogod van. Szállj le a keresztről végy boszút ellenségiden. – Elgondolhatni mily nagy erővel hatnak ilynemű izgatások a nyomor fiaira, kik azt hiszik, hogy minden legkisebb áldozat nélkül, minden eddig viselt teher alól egyszerre, mintegy tündérpálcza által, fölmentetnek, és az emberszerető socialisták kegyelméből úszni fognak a jólétben, és fuladozni a boldogságban; azért csodálni nem lehet, hogy csak biztos alkalomra várakoznak, miszerint istentelen mestereik tanítását rémítő gyakorlatba vegyék. Ez a gyakorlati socialismusnak természete.\*)

\*) Egykor egy jámbor német zarándoka szent földre utazván Ptolornaisba érkezett. Este felé szabadidejét használni óhajtván, zarándok társaival egy homok dombon a tenger partjánál letelepedett, mialatt csakhamar finom köd emelkedék, s egy messze távolságban a tenger felett elterjedt; nem sokára felolvadt a köd lepel, és alighogy kiderült, íme egy pompás tünemény adta magát elő, melyet a barátok nem tudtak eléggé csodálni. A tenger tükre felett szép magas pálma s fenyő mondolafákkal benőtt hegy emelkedék, melynek teteje erősségek, paloták, tornyok és oszlopcsarnokok ormaival volt koronázva; a földről innen

Végezetre Atyámfiai! mielőtt jelen elmékedésünket befejeznek, nem fog ártani az istenhagyott socialismus ellenében a keresztény socialismusnak, és egy keresztény polgárnak képét adni. Oh! a keresztény socialismus egészen máskép néz ki, egészen másféle polgárokat nevel, mint a készülőben levő pogány társadalom. A keresztény polgár, kinek sajáts családja jóléte, a nyilvános béke, s hazájának dicsősége fekszik szívén, bizonyosan nem osztja azon elveket, melyekkel az emberi nemzet ellenségei minden fennálló intézmények megbuktatására czéloznak. A keresztény polgár lángoló szeretet-, sérhetlen hűség- s változatlan

merész íveken egy hatalmas híd emelkedék, melyen lóháton és gyalog maid fényesen fölfegyverzett harczosok, maid népes karavánok tevékkel ide s tova járának. Egy ideig nagy figyelemmel bámulták a zarándokok ezen változó képeket, midőn a jámbor Henrik (így hítták a német vándort) őket a félbeszakasztásra inté. "Keliünk föl testvérek. monda ő, s imádkozzunk, mert az ördög a mi szemeinknek készíté e fényvesztéseket, hogy szórakozásunk által tőrbe ejtsen, miszerint hanyagok és röstek legyünk az Isten szolgálatában. Erre sokan fölkeltek. engedelmeskedvén az intésnek, a midőn némelyek a kíváncsiságtól lekötve, oly sokáig bámulták a tündérjátékot, míg a nap lealkonyodék, és az egész dicsőség sűrű ködben elmerült, E d é l i b á b történetében szép tanulság fekszik. Emlékezzünk csak vissza azon szemfényvesztő bájképekre, melyekkel a socialismus már oly sokakat elcsábított. A sötétség e fiai minden alkalmat felhasználnak, hogy a szegény emberiséget, mely Istentőli elpártolásában nem elégszik meg többé sorsával. a korszellem részére megnyerjék. Ők a szabadság körében teljes emancipatiót s népfölséget hirdetnek; az élet s birtok körében teljes megváltást ígérnek minden földi szenvedésektől; a nyomor és szükség tanyája helyett pompás paradicsomot (édent) kínálnak, ellátva a legnemesebb gyümölcsfákkal, aranyhegyekkel, aranykereseti forrásokkal. És fájdalom! sokan a csalárd kígyónak hitelt adnak. – A jámbor zarándok észrevevén a természet csalóka képeiben a kisértetnek kíváncsiság- s bűnre ingerlő leselkedéseit, imádságra szólitá fel vándor társait, jól tudván, hogy a kísértet nyilainak megtompítására legalkalmasabb eszköz az i m á d s á g. Mi is imádkozzunk, s kérjük a véghetetlen jóságú Istent, hogy nyissa meg az ő népének szemeit, melyet drága szent vérével megváltott; űzze el határainkról a csábítókat, kik mindenféle ámítássokkal az emberiség romlása- s végveszedelmére törekednek.

engedelmességgel hódol az ő fejedelmének. Ő meg van győződve, hogy ezen alávetés nélkül sem a társaság, sem a rend nem állhat meg; a nép prédának, erőszakoskodásnak és mindenféle igazságtalanságoknak volna kitéve. ő életszabálvul vallásának tanítását veszi, mely az uralkodók tekintélyét és méltóságát védelmezi és ótalmazza: mely Istent, mint legfőbb parancsolót s minden királvok királvát., tisztelni parancsolia. A ker, polgár engedelmeskedik Istennek, mint legfőbb kormányzónak s bírónak. de hódol egyszersmind a királvnak is, mint Isten képviselőjének, és a mennyiben az emberi gyengeség engedi, az ő akaratia végrehaitójának. Ennélfogva önkényt s kényszerítés nélkül aláveli magát a polgári törvényeknek is, mert ezek csak bővebb magyarázatja az isteni törvényeknek, s engedelmeskedik nem csak a büntetés félelméből, mert ez nem eszélves de szolgai érzés: ő engedelmeskedik meggyőződésből és lelkiismeretesen; ő erényes és becsületes alattvaló, azért nem fél a hatóságtól, nem is tartja a hatalom gyakorlását zsarnokságnak, mert jól tudja, hogy a hatóság csak a gonoszoknak félelmes, és a ki jót cselekszik, annak nincs mitől félnie Ő tartozó tisztelettel viseltetik a főnökök iránt, is, kik az ország kormányzásában a fejedelmet segítik. Ebben is isteni rendelést lát, a ki mindenkinek az ő saját helyét meghatározta. Ő híven ragaszkodik a fennálló kormányhoz; még azon esetben is, ha a társaság, vagy az állam kormányzásában némi hiányokat fedezne föl, nem érzi magát följogosítva, kikelni a hatalom ellen, mert különben legnagyobb zavar következnék, mikép ezt a legközelb elviharzott múlt idő s mindenkori tapasztalás bizonvítja. Ő a hibákat és vétkeket, melyektől egy emberi intézet sem ment, a szeretet palástjával betakarja, jól tudván, hogy a megkorosodott károkon, mélyen gyökeret vert előítéleteken csak halkkal és nagy fáradsággal segíthetni. Ő nem felejtheti el, hogy ócsárolni mindig

sokkal könyebb, minisem javítani: hogy némely roszakat belátni igen könyű, de orvosolni legnehezebb; hogy maga az örökké valónak legfönségesb és legtökéletesb szelleme, mely noha minden gyermekeit legnagyobb atvai szeretettel átöleli: mégis mindnyájunknak kénye kedve szerint nem tehet. – Végre a keresztény polgár szívesen hódol nem csak a jó és kegyes, hanem a rósz hatóságnak is. A keresztény polgár irtódzik a forradalomtól; ő jogát sem erőszakkal, sem szenvedélvességgel, sem titkos és törvényellenes társaságokkal nem szándékozik kivívni. Ő jól tudja, hogy "a forradalmakban rósz lelkű bujtogatok támadnak, a nemzetet kölcsönös gyűlöletre izgatók, s akkor a közbizodalom minden kötelékei megszakadnak: apa fiának, féri neiének, testvér testvérnek, rokon rokonnak többé hinni nem mer, s nem tud, a hol pedig bizodalom nem létezik, onnan a jó lét üdvös angyala búcsúzólag fordítja el sugárzó arczát; a pártingerültség naponkint növekszik; a bújtogatások merészebben lesznek, s az mit senki sem óhaitott, mire nem volt elkészülve senki, váratlanul szokott meg történni; a lázadás nyilván kiüt, s a virányos tereken, mint a városok úgy falvak utczáin polgár- s rokon, vér gőzölög, boszút kiáltva éghez azon kaczagya visszavonuló csúszó kígyókra, kik a hamu alatt lappangó parázst oly veszélyesen lobogó lángokra sziták s élesztek; a meggyőzetteknek lakhelyeiket, a rongyos kunyhókat úgy, mint a legfelségesb palotákat a győzök fölégetik, s az ártatlan elaggottakat, s őszhajú apákat kétségbe esett anyákat, nőket s a jajgatva siránkozó gyermekeket ruha s kenyér nélkül az ínség nyomoraiba taszítják." A békeszerető keresztény polgár mindig megelégszik munkája bérével; nem hallgat az izgatók szavára, kiknek egész munkájok abban áll, hogy minden munkát meghiúsítsanak. Ő nem panaszkodik a rosz idők ellen, nem vádolja igazságtalanul polgártársait, nem nézi ellenségének a gazdagot, nem

irigyli felebarátiának szerencséjét. – Végre a keresztény polgár az élet minden állásában megtartia nemes jellemét, mely az egész világnak bizonyságul szolgál, hogy öt üdvözítőjének szelleme lelkesíti, igenis ő általa minden állapot megszenteltetik és megdicsőítetik. A keresztény polgár igazságos bíró, a ki minden személyválogatás nélkül, szegénynek és gazdagnak, elöiáró. egyiránt oda itéli az igazságot; ő példás a ki a becsületességet és igazságszeretetet veszi magának zsinór-mértékül; ő nemes keblű gazdag, a ki leereszkedő bőkezűsége által enyhíti a nyomort, jövedelmeivel táplália a szegényeket, s örömest áldozik a haza s emberiség javára; ő becsületes szegény, a ki a henyélést kerüli, s inkább kevéssel elégszik meg, mint sem hogy az igazán szűkölködőtől elvonja azt, a mit még saját szorgalma által megérdemelhet: ő hős lelkű katona, a ki nem retteg a haláltól, hanem bátran megy a csatatérre, életét a vallás, fejdelem s ország védelmére föláldozandó; az ő szíve Isten kezében van, azért ha meg is hal, az ő halála dicsőség leend, mert vérét a legdrágább ügyért ontá; ő becsületes tudós, a ki az ő lángeszével nem él vissza mások megrontására; ő visszaborzad a gondolattól, hogy oly írásokat bocsásson napfényre, melyek a vallás erejét, az egyház tekintélyét aláássák, melyek a közbékét, a polgárok nyugalmát háborgatiák, melyek az alattvalók szívében a fejdelem iránti engedelmességet és szeretetet megrendítik; ő istenfélő t u d ó s, a ki dicsőségesebbnek tartja használni inkább, mint fényleni, és csábigék által hiu dicsőséget magának szerezni; ő szerete tteljes nevelő, a ki felfogván magas hivatását, növendékeit a kinyilatkoztatott vallás szabályai szerint neveli, meglévén győződve az iránt, hogy a polgári erények tiszták és tartósak csak akkor lehetnek, ha Jézus iskolájában oltattak be a kis honpolgárok szívébe; ő tisztelendő tanár, a ki minden

tudományos előadásában tanítványait azon magasabb kézre figyelmezteti, mely utólérhetlen bölcseséggel kormányozza a világot, s melvnek mindenható dicsőségét hirdetik az egek, beszélik a teremtmények, a ki tudia és mélyen érzi, hogy a bölcseségnek kezdete az Úr félelme. A keresztény polgár okos atva és gondos anva, kik gyermekeiket igazán szeretik, vallásosán nevelik, és az országot hasznos tagokkal gazdagítják; kik az erényeket, melyekkel magok fénylenek, jó gyermekeikben a hazának megörökítik; ő hű szolga, szolgáló, a ki ura jószágát el nem idegeníti, híven dolgozik és minden kötelességeit lelkiismeretesen, minden zúgolódás nélkül teliesíti: ő szorgalmatos kereskedő, a ki minden veszélvekkel szárazon s vízén szembe száll, csak hogy a hon- s embertársainak szükségeit pótolhassa: ő becsületes művész, iparkodó mesterember, a ki minden módon azon törekedik, hogy az ő iparágát a társaság s kor igényeihez, a polgárok nagyobb hasznára s kényelmére alkalmazhassa; ő szorgalmatos földmívelő, a ki távol a világ zajos hiúságitól nagy előrelátással míveli szántóföldjeit, kertjeit, szőlejit; aki nem irigyli senki fiának az ő gazdagságát a tiszteletét; a ki mije van, azt szívesen megosztja másokkal, csendesen, békével éli napjait, s áldja a gondviselést, mely öt ezen szerencsés állapotba helyezé. Ily polgárokat képes a keresztény társadalom nevelni, ez a valódi socialismus, mely az emberiséget most és örökké boldogítja. Noha tehát a keresztény vallás oly áldásdús befolyást gyakorol a polgári társadalomra, mégis Atyámfiai! oly gyakran halljuk, hogy a kereszténységnek napjai már megszámítvák; sokan kárörvendve terjesztik e balhiedelmet, s azzal ámítják az embereket, hogy most egy egészen új, az eddiginél sokkal czélszerűbb és alkalmasabb társadalom van keletkezőben, melylyel t. i. a világboldogító soci-

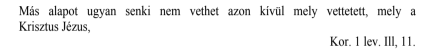
alisták minket megajándékozni akarnak: némelyek már mindegy kezökben, tartiák a győzedelmet. Azért Atvámfiai! ébren legyünk, ne hagyiuk magunkat elámíttatni. mert ha a kereszténységnek napjai csakugyan meg volnának számítva, akkor jaj volna az emberiségnek! Vegyétek el kisdede mellől az ápoló anyát, és a deli gyermek kínos fájdalmak közt meg fog halni. Azon nap, melyen a kereszténység eltűnnék a világból. vége ne minden szelíd polgárisodásnak, műveltségnek és haladásnak. – Egyébiránt nyugtassuk meg magunkat! Istentől származván a kereszténység, min minden isteni, örök maradandósággal bir; még az utolsó napon is, midőn a látható világ füstfelleg gyanánt elenyészik: akkor is Krisztusnak azon keresztie, melv az emberi nem vigasztalására állitatott, örök diadal gyanánt magasra fog emelkedni az égen, s hirdetni Krisztusnak ellenségein vett győzedelmet. A kereszténység ideje, melyet átéljen, az örökkévalóság. Azért ha valamely nemzet elveszti az ő hitét, megtagadia a kereszténységet: Jézus vallása ez által mit sem veszt. A világosság csak más helyre menend által: az anyaszentegyház új népeket látand ölébe gyűlni, mi által vesztesége helyre állíttatik; új népeknek viendi meg az örvendetes üzenetet: a mívelődés és polgárosodás, a testi s lelki szabadság, az ideig s örökké való jólét evangeliomát; új népek fognak boldogulni szárnyai alatt, míg az ország fiai, a háládatlan keresztények, kik önkényt elpártoltak, és a hitet elvesztették, kivettettnek a külső sötétségre, az elkorcsosodás, testi lelki szolgaság, ideig s örökkévaló szerencsétlenség örvényébe. Nézzétek Afrika vidékeit sz. Ágoston alatt, és nézzétek mik azok Mohamed óta! Emlékezzetek mivé lett Francziaország hitének kárát vallva! az oly szelíd és mivelt Frankhon a legborzasztóbb bűnmerények tanyája leve. A t y á m f i a i! ébren legyünk, nehogy az ellenség aluva s készületlenül találion bennünket. Becsüliük nagyra a meg nem érdemlett szerencsét, s adjunk hálát az Istennek, hogy minket az ő szerelmes fia állal a keresztény társadalomba hívott meg. Ne hallgassunk többé azon hamis prófétákra, kik azt hirdetik, hogy nem Istent illeti a dicsőség, hanem a testet: kik a mennyországot abban lelik, ha szenvedélyeiknek háborítlanul eleget tehetnek; kik minduntalan a társaság s előjárók ellen zúgolódnak. Ragaszkodjunk erősen a sz. evangéliumhoz, melvben polgárosodásunk s művelődésünk alapia megvettetett: kerüliük a hitetlenség apostolait, kik kiszámított terv szerint fáradhatlanul oda működnek, hogy a keresztény hitnek feldúlásával a társadalmi rend oszlopait úira megingassák: kiknek küldői igen iól értik a csábítás mesterségét, és semmi-, habár még oly szemtelen hazugságtól sem iszonvodnak. Gondoljuk meg Atvámfiai! mi lenne a világból, ha ezen népámítók győznének? akkor a kereszténység helyébe csak hamar új divatú pogányság lépne; akkor Europa határtalan rabságra sülvedne; akkor a szegény ember ismét, mint a hajdani pogány világban, barom leendene, és eszköz a gazdag szenvedélveinek kielégítésére; csak a keresztény vallás mentmeg a társadalmat, mert egyedül a kereszténység képes kibékíteni a szegényt sorsával, midőn annak végtelenül magasztos képét tartja lelke elé, ki szegénynyé lett s egyedül miérettünk. Csak a keresztény hit boldogíthatja igazán a szegényeket. Csak a szent keresztnek isteni dicsősége vigasztalhatja a bűnös világot. Uralkodjék tehát ez a szent vallás a szívekben, hogy ott a boszút és egyenetlenséget lecsillapítsa; uralkodjék a családokban, hogy ott a békét és erkölcsiséget igazgassa; táplálja a gazdagokban a könyörületességet, a szegényekben a megnyugvást, mindenütt a jámborságot; mi pedig annál inkább ragaszkodjunk Krisztushoz, és az ő egyházához. Pálmaágakkal, dicsőítő énekekkel kövessük üdvözítőnket egész életünkben mondván: "Hosanna Dávid fiának, áldott legyen, ki az Úr nevében jö." Amen.

## HETEDIK BESZÉD

ć

## "COMMUNISMUS"ról

(közösség).



## Húsvét napján·

Evangeliom sz. Márk, XXI, 1–9,

Atvámfiai! ma ünnepeljük évnapját azon diadalnak, melyet a világosság a sötétségen, az élet a halálon, az igazság a gonoszságon, a halhatlanság az enyészeten kivívott. Azért örömtől áradoz minden igaz keresztény keble, mert a dicsőség fejedelme legyőzve a halált, híveinek a mennyország kapuit megnyitotta. Oh valóban boldog nap! méltó, hogy minden ember vigadozzék, s örvendeles álleluját zengedezzen; oh véghetlen isteni szeretet és kegyelem! mely egyaránt illeti a gazdagot és szegényt, egyaránt vigasztalja a tudóst és tudatlant, egyaránt boldogítja a fejedelmet és koldust: mert a dicsőség királya mindnyájunkért egyaránt halt meg a keresztfán, mindnyájunknak egyaránt támadt fel hallottaiból, s az ő mennyei országába mindnyájunkat egyaránt hívott meg. - De mégis mondjátok meg nekem Atyámfiai! valljon miért nem vesznek részt minden emberek ezen húsvéti örömben? miért maradnak oly sokan érzéketlenek még e nagy napon is? és oly közönyösek, mintha az örvendetes alleluja nem is illetné őket? Ennek oka Atva mfi ai! a megvesztegetett korszellem, mely átok gyanánt nehezedett a hitetlenség fiaira, s eloltván szíveikben a hitnek boldogító világosságát, gondolkozásukat egy egészen idegen világba ragadá. - Igen, ők a korszellem csábjaitól áthatva, mit sem akarnak tudni azon vigasztaló igazságokról, melyek a föld fiait egy sírontúli boldogságra, egy dicsőséges feltámadásra figyelmeztetik: ők a kereszténységtől elpártoltak, s képzelt bölcseségökben maguknak új evangeliomot gondoltak ki. Őket nem foglalatoskodtatia többé a túlvilági lét, sem a világ feletti Isten: a hitetlenség minden természetfeletti kilátást elzárt előttük; ők a keresztény igazságot fölöslegesnek, sőt a földi létre nézve károsnak hirdetik. Nálok a bűnről szó sem lehet, mert mindaz, a mi bűnnek mondatik, nem bűn. hanem csak bűnnek neveztetik; és ha nincs bűn, akkor mire való lenne a megváltó, ki a bűnökért szenvedne, és meghalna? akkor az üdvezítő váltsághalála csak mese: a szentségek csak puszta szertartások, melyeket a papság gondolt ki. Ha pedig nincs jutalmazás mennyben, úgy az ember a síron innen kénytelen az ő szerencséjét, és mennyországát keresni, sőt egy tudós úr (Feuerbach) mondása szerint, addig nincs üdvösség a földön, míg az ember a mennyországon csügg. De ha minden embernek ioga van szerencséjét itt alant keresni, akkor miért nyomorogion a szegény egész életében nyomasztó bú s gond terhe alatt, miután az ő szomszédja bőségben kéjeleg? miért ne vehetne egy kabátot attól, kinek két kabátja van; és, ha az önként nem osztja meg vele vagyonát, miért kímélje öt? így okoskodnak sokan napjainkban! - Nemde tudiátok Szerelmesim! kiket illet beszédem? A communismus apostolait. Igenis a communistákat értem, kik egy boldogtalan okoskodásnak következtében csak földi boldogságról álmodoznak, csak földi reményeket ápolnak. Ezek azon viperafajzatok, kik a zavarosban halászni akarván, a javak közösségét hirdetik, s azt állítják: hogy az egyének és családok nem bírhatnak szabadon és igazsályosan tulajdon javakat, és hogy a polgári törvények, megek a tulajdont védik, merő igazságtalanságot állapítanak meg. Ezek azon népboldogító bölcsek, kik a földet minden termesztményivel oly jószágnak hirdetik, melyhez mindenkinek egyenlő joga van, és pedig nem úgy, hogy

egyik nagy kiterjedésű birtokban, a másik ellenben csekély, vagy épen semmi földrészben se részesüljön, hanem hogy mindenhez kinek kinek annyi joga legyen, a mennyit csak szüksége kivan. Ezek azon elhírhedt világámítók, kiknek maguknak semmijük sem lévén, embertársaik birtokában keresik minden rosznak forrását, és a szegény népnek oly társadalmat ajánlanak, melyben a jószág, munka és élvezet, öröm és fájdalom közösen felosztva, és minden teher örök időkre megszüntetve leend. Vajmi sokakat eltántorítottak már ezen csábítók! vajmi sokaktól elrabolták a reménységet, melyet a test feltámadása, és keresztény vallásunk ad.

Azért Szerelmesim! mai napon, mint édes üdvözítőnk feltámadása napján, az emberiség ezen elleneivel szemközt akarunk síkra szállani. A mi jelszavunk: "Más alapot ugyan senki nem vethet azon kívül mely vettetett, mely a Krisztus Jézus," és ezen jelszóhoz híven, keresztény szabadelműséggel vizsgálni fogjuk azon veszélyes tanokat, melyek isteni hitünk, családi és társadalmi állásunk felforgatására vezetnek. A halottaiból dicsőségesen feltámadt Jézusnak szentséges zászlója lebegjen előttünk, és az ő malasztja kísérje elmélkedésünket.

Atyámfiai! figyelmezvén a communismus követeléseire, azt veszszük észre: hogy az nem egészen jelenkorunk szüleménye. Már a legrégibb időkben voltak nyughatlan elméjű emberek, kiknek a fennálló polgári állapot nyomasztónak tetszett, s azért végképeni felforgatására törekedtek.<sup>1</sup>)

¹) így találunk Görögoszágban c o mm u n i s t i c u s tanokat a híres P h a-1 e a s H y p o d a m u g és kiválólag P l á t ó n a k írásai által elhintve. Plató az ő köztársaságát három részre osztotta, u. m. tudósokra, kik egyszersmind törvényszerzők és uralkodók lennének; katonákra, kik az országot védelmeznék; és közemberekre, kik a földmívelés- és iparral foglalkoznának. Itt is a társaság jogaihoz tartozandott minden személynek állapotját és azon kört, melyben testi és szellemi tehetségeit gyakorolná, meghatározni, – Későbbi időkben szinte találkoztak férfiak,

A communismus mindenek előtt a tulaidont támadia meg; kikel az evangeliom ellen, hogy a magán birtokot már régen meg nem szüntette. Halliuk csak miképen okoskodnak: Ha való, hogy az igazság a társaságnak alapja, úgy ezen igazságnak egyik fő feladata a javakat méltányosan elosztani. De el vannak-e méltányosan osztva a javak? Nemde vannak emberek, kik unalomból bővségben halnak meg, s kik, miután szenvedélveiket kielégítették, nem tudiák mit tegvenek azzal, a mi megmaradt nekik, mialatt mások nagy számmal nyomorúságban és szükségben elsorvadni kénytelenek. És valljon mit cselekvék az evangeliom ezen visszaélés kiirtására? mit cselekedtetek ti hitszónokok a szegények javára? Azt. hogy a javak egyenlőtlenségét szentesítettétek. Isten s Jézus Krisztus ótalma alá helyezetek; azt mondátok, hogy ezeké minden, amazok pedig azzal elégednének meg, hogy

kik a jelennel meg nem elégedvén, ábrándjaikat a fennálló társadalom rovására akarák életbe léptetni. Ki nem emlékezik a Grachusok által Rómában támasztott zendülésre? – Újabb időkből ide tartoznak Angolhonnak mozgalmai V a t Tyler alatt, Frankhon Jackg u e r i e-je. B e 1 g a h o n városainak küzdelmei a nemesség ellen, továbbá Némethon polgárháborúi, A XVI századbeli reformatio adá meg a végső lökést, és már itt találjuk azon féktelen szabadság utáni vágyat, mely nem csak az egyházi és politikus, hanem a társadalmi téren is meghozá fanyar gyümölcseit. A reformatio ugyanis megvetvén az egyház csalhatatlan tekintélyét, meggyengítette egyszersmind a polgári törvények erejét is. Az isteni törvények megvetése társadalmi forradalmat okozott. A reformátorok szabadságot hirdettek, s a császárt. fejedelmeket s püspököket kisebbítgették. A parasztok nem voltak restek magokat uraik hatalma alól felszabadítni. Innét támadt a parasztháború, melyben százezer embernél többen vesztették éltöket. A XVII. században N o b b e s angol bölcsész előszór hirdette az emberek közötti egyenlőséget, s erre alapítá u t ó p i a i országát. N o b b e s t követték Puffendorf és Wolf Kerestély német bölcsészek. Ezek szinte az egyenlőséget a közeredet tekintetéből vitatták, mégis az álladalmi felsőbbség tekintélyét, valamint az emberi jogok különféleségét is elismerték. A német bölcsészek után következtek a francziák, u. m. Rousseau, Voltaire, Diderot, és Harrington Camp a n e 11 a, a kik mindnyájan Írásaikban társadalmi egyenlőséget példázgattak. Főelvök vala a társadalmi életnek közössége, alapítva a

kezeiket kinvúithatiák s egy kis alamizsnát kaphatnak: néhány morzsát, mely a gazdagnak asztaláról s fölöslegéből a földre esik. Látiátok! ezt tevétek ti azon nevezetes kérdésre nézve, mely az ember életét és halálát érinti. – Ezen forrongó elégületlenség- és igazságtalan vádnak ellenében feleletünket következőkben adjuk: tulaidon-iog az emberi természeten alapúi. Minden birtoknak gyökere az öntudatban, és a személyes lélek hatalmában áll; a ki tehát a tulajdon- jogot megtámadia, az az emberi természet ellen kel ki, s azt megsemmisítni törekszik. Egészen máskép álla dolog a személytelen életvilágában. – Az oktalan állatok nem képesek tulajdon- jogra emelkedni, mert öntudattal nem bírnak. Valamint a tulajdon- jog, ügy a személyes jog is egyedül az embert illeti. Az ember, mint értelmes lény, gondolkodása öntudattal bír: "mi ő, és mi nem;" ezen öntudata által birtokba veszi lelkét és testét annyira, hogy ezeket ki sem idegenítheti el tőle. Innét van, hogy az

jószágok elosztására. Ezen iskolából Mably történetíró lépett elő, a ki egyik iratában azon elvet fejtegette, hogy az egyenlőség eszméjének valósítására föltétlenül és természet szerint a vagyon-egyenlőség szükséges. Mably szerint az egyenlőség máskép ki nem vihető, a parázs el nem oltatik, sőt mindig roppant tűzvész kitöréséből kell tartani. A XVIII. században a communismusi tanokat tudományos rendszerbe kezdek foglalni. A legnevezetesebb írások, melyekből legújabb időkben a franczia communisták az ő mirigyes elveiket merítették, ezek: u. m. Morelly, Holbach, Helyeczius, Baboeuf, Dardhe, Ezt és Fourier írásai. A jelenkor communistái között pedig leginkább megemlítendők: C ä b e t és P r o u d h o n, a kik a communismust szóval és tettel terjesztgették: továbbá J o u f f r ov. M i c h e 1 e t. Le r m in i e r, D a m i r on, azután Bauer Bruno, Herwegh, Folien, F r o b e 1, Schulz, Gutzkow, Weitling stb. Weitling egy iratában következőleg fejti ki az egyformaság elvét: Csak az elégedett boldog; elégedett pedig csak az lehet, ki mindazzal bírhat, mi bárki másnak sajátja, Szerinte a tulajdonjog minden gonosznak kútfeje. "Nyissátok fel, úgymond, börtöneiteket, és fenyítő házaitokat; mondom nekik, sok becsületes ember van bennök. Nyissátok fel, és mondjátok nekik, ti nem tudtátok mi a tulajdon, mi sem tudók; rontsuk le közösen e közfalakat, s legyünk barátokká. Ez a communismus történetének rövid vázlata

ember saját testéről, tagjairól és érzékeiről úgy beszél. miftt tulaidonáról, mert telies öntudata van, hogy ezek neki vannak rendelve: ellenben az állat nem mondhatia viszont: az én testem, minthogy az állatnak értelme, és öntudata nincsen. Az oktalan állatok nem vetnek és nem aratnak, nekik a természet nyúit mindent, a mi lakásuk-, táplálásuk- s jólétökre szolgál. Az állatok közösen osztoznak mindenben, a mi az ő létök fentartására szükséges, így, ugyanzon mezőn látunk egymás mellett irigység nélkül legelni ludakat, juhokat, kecskéket, ökröket, lovakat s egyéb szelíd állatokat; mindenik saját módja szerint keres magának eledelt, a mit a közös anyatermészet nyújt. Ez a bútalan s gondnélküli élet annyira megtetszett a communistáknak, hogy ők is hasonló közösségben vélik a boldogságot feltalálni; azonban e jó urak nem vették észre, hogy ez a boldog közösség csak a szelíd állatok körében található fel; ellenben iszonyú a vadállatok harcza, melyek kicsinyben és nagyban pusztítanak és öldökölnek, hogy élhessenek. Szándokom ezt egy kis példában felvilágosítani. Ki nem ismeri a szilaj s ragadozó állatok természetét? a róka megfojtja a tyúkot, a rókát szétszaggatja a farkas; a farkast széttépi az oroszlán, az oroszlánnal szembe száll a tigris; de valljon a tigrissel ki birkózik meg? ez önmaga áll az egész világ ellenében, s üldözője mindennek, a mi él és lélekzik. Felfalja önnön kölykeit is, és mit sem kímél meg. Az elefánt iparkodik előle menekedni, melytől egyébiránt sem meredek szikla, sem magas fák sudara, sem fegyver nem ótalmazhat eléggé. Mintegy nyolczvan évig látjuk terjedni életét, öldöklés szomja közt végezi azt, s elég bátor az elefánttól ennek borját, a hiennától pedig zsákmányát elragadni, vagy az éhség szörnyeivel küzködni. Minél erőtlenebbé lesz pedig aggkorában, annál sivatagabb magányokba űzetik egyéb ragadozó állatoktól, hol prédál nem lelve gyakran éhhalállal vész

el. Így fizet a vérengző communismus! Nem így ember, az értelmes ember; mert az Isten képére s hasonlatosságára teremtett ember szabad akarattal bír, melvnél fogya kénye, kedye szerint használhatia tehetségeit. A mit az ember szabad munkája által szerez magának, attól igazságosan senki sem fosztja meg őt. A dolog ura után kiáltoz. A dolgozó az ő munkáia által saiát személyéből visz át valamit a külső tárgyakra, s ekképen személyességének jellegét elidegeníthetlenül nyomja rajok. Az úr dolgoztathat szolgáival, napszámosokat fogadhat, de az ő munkájokat s fáradságokat mégsem tulajdoníthatia el magának, nem mondhatia: "íme ezt én dolgoztam, ezt én cselekedtem." Nem különben, a mit az ember igaz utón, szabadon használva az ő lelki s testi tehetsegeit, szerzett, azzal Ő szabadon rendelkezhetik. sőt örökösödés útján másoknak is hagyhatja. Ezen jogát senki sem veheti el tőle anélkül, hogy a természeti igazság és méltányosság törvényét meg ne sértse.

Hagyomány és evangeliom szerint az Isten körülbelül így szólott az emberhez: "Te ura vagy munkádnak, mert a te munkád, a te cselekvőséged, és cselekvőséged vagy tenmagad. Elvenni birtokodat annyit tesz, mint cselekvőséged birtokát elvenni, azaz tenmagad birtokát, azt a mi téged élő és szabad lénynyé tesz. Te vagy tehát ura a te munkádnak. Te vagy egyszersmind ura a földnek azon mértékben, mikép azt munkád termékenyítendi. Tulajdonodnak haláloddal sem szabad elveszni; te utódidnak is hagyhatod azt, mert utódiságod vagy tenmagad, mert atva s gyermekek között bizonyos egyesség van; és már ezeket az atyai örökségből kizárni épen annyit jelentene, mint atyjok verítéke- s könyeitől őket megfosztani akarni. Kire menne különben a te fájdalmad s véred földje át? Egy idegenre, a ki azt nem mívelé? Jobb tehát, hogy te magadat túléled, és szerzeményedet örököseid számára fentartod"

A vallás, az isteni törvénynek hűséges magyarázója, nyilván hirdeti a tulajdon-jogot, s kárhoztat mindent, a mi azt megtámadná. Halljuk a törvény szavait. A hetedik parancsolatban azt mondja a seregek ura s Izrael Istene: "Ne orozz." De nem a valódi lopást, hanem még a lopás eszméjébeni gyönyörködést és vágyat is tiltja az úr Isten, mondván: "Felebarátod házát igazságtalanul ne kívánjad magadnak; se feleségét, se szolgáját, se szolgájóját, se ökrét, se szamarát, se egyébnemű jószágát ne kívánjad." És ismét: "Éhséget fogok küldeni, mondja a seregek ura; az bemegyen a tolvaj házába, mert minden tolvaj megítéltetik." "A tolvajok nem látják Isten országát."

Egyébiránt a communisták mindezzel nem gondolnak; ők, ha törik szakad, testvéri egyenlőséget akarnak, melynek valósítására szükségképen megkívántatik a javak egyenlősége is. – Azért jelenleg rövid bírálat alá veszszük a kérdést: mi kép és mennyiben egyezik meg az egyenlőség, és az erre alapított egyenjogúság a józan észszel, a kinyilatkoztatás- és profán történetírás veivel. Általában, ha a világot figyelemmel vizsgáljuk, mindenütt nagy egyenlőtlenséget veszünk észre. Ki nem tudja mily nagy a különbség a nap, hold és csillagok között? ki nem tudja hogy ezen égi testek az időszakok változásai szerint különféle phasisokat tüntetnek élőnkbe, Méltassuk csak figyelemre a földi természet országait az á s v á nynövény- s állatországokat; és mindenütt nagy egyenlőtlenséget fogunk észrevenni. Így p. o. mily nagy különbséget találunk az ásvány országban egy drága kő és egy közönséges kő között? stb. De a növényországban is hiába keresnők az egyenlőséget! mily szembeszökőleg ütnek el egymástól a mindenféle gyümülcsfák nemei, a kerti virágok, mezei füvek stb. Ki fogja mondani,hogy mindezeknek a teremtő egyenlő hatást vagy czélt tűzött

ki. Hát még az állatvilágban milv nagy ellentétet képeznek p. o. a légszárnyasai a csúszó-mászó állatokkal, a rengetegek vad lakói a szelíd házi állatokkal; mily nagy különbség van például a daczos oroszlán és a félénk nyúl között; a vérengző farkas és az ártatlan bárány között, hű kutva és ravasz macska között stb. Sőt hogy ugyanazon egy fajban mennyire különböznek egymástól az állatok sokat tudnának a természetbúvárok mondani Én tehát csak azt iegyzem itt meg, hogy ezen, az Isten dicsőségére és az emberek hasznára teremtett állatoknak különös alakiaik, hajlamaik és természetes sajátságaik egyszersmind a minden állatnak egyenlőtlen rendeltetésére, hasznos vagy lehető káros voltára mutatnak. Végre vizsgáljuk magát az embert. Istennek ezen legnemesebb teremtését a földön, itt is mily szembetűnő különbség van ember és ember között. Az igaz: utolsó elemezésben mindnyájan egy mennyei atyának gyermekei vagyunk, mindnyájan egy közös földi törzsapától származtunk, de mégis e közös származásunk daczára az általános egyenlőséget hiába keresnők az emberek közt. Ezen egyenlőtlenség megragadja az embert mindjárt az ő bölcsőjénél, és kíséri egész életén át. Az emberek külső és belső sajátságaiknál fogya tapasztaljuk: hogy egyik szegény, másik gazdag; egyik tanult,a másik tanulatlan, egyik ügyes másik ügyetlen. És most kérdezzük csak, mi az oka ezen egyenlőtlenségnek? és kénytelenek leszünk megvallani, hogy ezen tüneménynek igazi okát gyarló eszünkkel és rövid látású szemeinkkel tökéletesen felfogni nem tudjuk. Ezen állítást szándokom néhány példával felvilágosítani. így, kétséget nem szenved, hogy a szorgalom és iparkodás hatalmasan szokott közre munkálni gazdagság s birtok szerzésre. Mind e mellett a tapasztalás mutatja, hogy sokan minden akaratjok és szorgalmok mellett sem boldogulnak; és noha a hétnek hat napját még a hetedikkel is megtoldják, mégis

csak ínség- s nyomorúságban sínlődnek. Így igaz, hogy az iskolába szorgalmatos járás, a bölcs tanítók oktatásábani részvét kiművelheti az elmét, megnemesítheti a szívet: és mégis vannak emberek kik kijárták az iskolákat, részt vettek az oktatásban, és míveletlenek maradtak! – így a jó szó, épületes szoktatás, pallérozás ügvességre vezeti az embereket; és mégis vannak elegen, kik minden intés és pirongatás daczára dolgaikban ügvetlenek és felfordítanak mindent, ami útjokba akad stb. Egyébiránt a világ, mint jelenleg van, föltételezi s mintegy követeli az egyenlőtlenséget. "Hegyek tartóztatják a mindent megfagylaló éjszaki szeleket, hogy a vinczelér gonddal ültetett- s nagy szorgalommal mivelt szőlőjét tönkre ne tegyék; a terepély tölgy árnyékába vonul a szegény ibolya, hogy a déli nap hervasztó sugarai ellen ótalmat kapjon; a gondos kertész ápoló kezei alatt vidámabban tenyésznek, bujábban nőnek, szebben virágzanak a fák, a csemeték és virágok." A mit e szerint látunk a természetben, ugyanazt tapasztaljuk az erkölcsi világban is. Itt is a gyenge az erősnek pártfogását keresi, s ez tartja fön a társaságot. Ha egyik a másikra nem szorulna, akkor az emberi társaság kötelékei felbomlanának. Ha minden ember egyformán gazdag volna, ki fogna másoknak dolgozni? a kereskedés, ipar és művészet pangásban hevernének, sőt maga erény is szenvedne mellette: hány jótékonysági cselekedet maradna el, ha nem volna szegény, a kivel jól tenni lehetne? A szegénység már sok jóra megtanítá az embereket! Csodálnók-e p. o. Jóbot, mint a türelem példányát, ha nem veszti jószágát, s égő fájdalmainak közepette nem áldja Istenét! Nem különben az ügyetlenség is, noha kárhozatos, mégis már sokakat megóvott a rosztól, a gonoszok társaságától, stb. Valamint a gyakorlati ész, úgy az isteni kinyilatkoztatás is elveti az egyenlőséget. Lám a szentírás nyomán az első társaság

is, mely Isten akarata szerint az édenben létesült, már nem egyenlő emberekből állott, mert az Ádám csontiából alakított nő fériének hatalma alá rendeltetett. Ki nem tudia a patriarchális életnek szerkezetét, midőn Isten akaratja szerint a legidősb első szülött az egész nemzetségnek parancsolt. Későbben Mózses törvénye szinte Istennek rendeléséből nyilvános különbséget tesz az isteni szolgálatra rendelt fő papok és leviták, valamint azok között, kik saját köreikben a népre hatottak. Ezen személyek. Isten meghagyása következtében, bizonyos kiváltságokban és mentességekben részesíttettek. A szent-Írás tele van oly nemű rendelésekkel, melyeket az úr Isten különféle időszakokban, az ő választott népének boldogitására, jónak látott életbe léptetni, és melyek által a társaság szükségeiből keletkezett mindenféle hivatalnokok viszonyai és kötelességei meghatároztatnak.

Az Isten úgy a kar ta, hogy különféle kormányformák alatt egyik hivatalnok állása fényesebb legven a másikénál. Az Isten akarta, hogy a fejdelem, mint isteni hatalmának helvettese a földön, kormányozza a népeket. Az Isten akarta, hogy istenfélő és ismeretdús férfiak tanácsaikkal segítsék a fejedelmet. Az Isten akarta, hogy a próféták és papok hirdessék az ő akaratját. Az Isten akarta, hogy a bírák igazságosan ítéljenek. Az Isten akarta, hogy a gyermekek szüleiknek engedelmeskedjenek. Az Isten akarta, hogy minden lélek felsőbb hatalomnak alávetve legyen. Az Isten akarta, hogy a szolgálatban levők az ő törvényes uraiknak szót fogadjanak. Az Isten akarta, hogy a hadfiak védjék a határokat. Az Isten akarta, hogy az orvos gyógyítsa a betegeket. Az Isten akarta, hogy a mesterember kézimunkájával fedezze polgártársainak szükségeit; hogy a kereskedő igazságos mérték s jutányos ár mellett adja el áruczikkeit; a földmívelő orczájának verítékével mívelje földjét stb. szóval az Isten akarta, hogy kiki saját körében teljesítse hivatását, végezze kötelességeit. És így mindenütt és mindenkor az Isten akaratjánál állapodunk meg, a ki saját legjobb s legbölcsebb tetszése szerint s giráinak szabad osztása által megdöntötte az egyenlőséget miután világos szavakkal megkülönböztette az előjárókat az alattvalóktól, a szolgákat az uraktól stb.

De az Isten fia is, a mi szeretett üdvözítőnk. noha nyilván tanította, hogy Isten előtt nincs személyválogatás, és a kereszt oltárán minden emberért egyaránt halt meg. mégis lényeges különbséget tett ő a tanító és tanuló egyház között, a pásztor és juhai között Az egyházi kormány szervezetében meghatározta a fokokat, midőn némelveket ugyan apostoloknak, másokat pedig pásztoroknak és tanároknak rendelt. A fiútól küldött szentlélek Isten szinte nem osztogatja kegyelmet egyenlőképen, hanem a szellemi szolgálatok és egyházi működések osztálvai szerint. – És az új frigyben is hiába keresnők az egyenlőséget: minden egyenlőségünk csupán abban áll, hogy az Isten fia mindnyájunkat megváltott, hogy az ur Jézus mindnyájunk üdvességére szerzetté a szentségeket, s egyházába úgy hittamega szegény szántóvetőt, mint a bíboros gazdagot, mint a koronás fejedelmet. Többiben rendületlenül állanak a viszonyok, melyeket Isten és a felsőbbség irányában megszabott az isteni törvény. –

Hátravan még: valljon mit tanúsít a profán történetek könyve az egyenlőségről. Azt tanúsítja, hogy mindenütt és mindenkor, és minden népnek, akár művelt akár barbár népnek voltak saját vénei, birái, vajdái, táltosai vagy máskép nevezett főnökei, a kik Isten nevében igazgatták a népet s bizonyos kisebb nagyobb kiterjedésű jogokban elidegeníthetlenül részesültek. Továbbá tanúsítja a történetírás, hogy minden századokban különféle nemzeteknél voltak férfiak, kik az Istentől nyert gírákkal lelkiismeretesen kereskedtek, kik

maid a feiedelmi széken, maid az igaz vallás teriesztésében, maid a tudományok mezeién, maid a haza védelmében, majd az igazság- szolgáltatási teremben stb. magoknak halhatatlan érdemeket szereztek. Ezen érdemeket jutalmazni óhajtván a nemzet vagy fejedelem, a dicső férfiakat megkülönböztette, legszebb birtok-, előjogok, s kiváltságokban részesítette, nem csak, hanem a kedvezményeket háladatosan még az utódokra is kiterjesztene; s íme ezen háládatos elismerést az egész világ helveslése követte, és követni fogia mind addig, míg a háladatosság szent érzete ki nem vesz az emberi kebelből. De vallion mit mondanak mindezekhez a communismus hirdetői, kik a fennálló állapottal sehogy sem bírnak megbarátkozni? Ők kiáltó igazságtalanságnak állítják a jelenkori törvényes viszonyokat; nyűgnek s elviselhetlen ö n k é n v n e k mondogatják a tartozó engedelmességet s alárendeltetést. Mindenek előtt nyilaikat a fejedelmekre irányozzák, őket zsarnokok, s nadályoknak festegetik, kik a nép zsírját már régóta pazarolják, és mások nyakán ülnek, kik náloknál méltóbbak. Azután a nemeseket támadják meg, és más előkelő rendeket, ezt kérdezvén: mi joga van a nemességnek, hogy magát mások fölébe állítsa, tán jobb ő, mint más polgártársak? Mi joggal mernek ők alattvalókat tartani, és tőlök évi bért szedni? Minden polgár egyenlő, senkinek sem szabad embertársát szolgájává tenni. Majd ismét megtámadják a birtokosokat, különösen a gazdagokat: Nemde mindnyájunknak egyenlő igényünk van az élethez és annak élveihez; és ha most milliók legnagyobb nyomorban sínlődnek, néhány ezerén pedig mindennel mérték fölött bővelkednek, mi jogosítja fel ezen utóbbiakatazon jószágszenvedő milliókat illeti? ra, mely a rablók-e ők? El kell venni tőlök a fölöslegest és a szegényeknek adni." Így akarnák a communismus barátjai megalapítani a közjólétet: t. i. kirabolni a gazdagokat, s birtokukat egymás közt felosztani.

Mit feleliünk Atvámfiai! ezen ragadozásra egyebet, minthogy a szerzett tulajdonban több héti s esztendei munka, veritek, gond és takarékosság fekszik. Ki lesz tehát oly vakmerő, hogy mindezen nehéz munkát, mindezen verítéket, mindezen-asszony és gyermekek javára viselt önmegtagadást egy szerencsés talizmán gvanánt öntárczájába tegye? És valljon micsoda következménye lenne ezen rablásnak? Mindenek előtt el fogna múlni minden iparérdek, cl fogna veszni minden munkához való kedy! A birtok tulaidona, a tulaidonnak szabad használása hatalmas ösztönök arra, hogy az ember az ő természetes hanvagságát legyőzze, s erejét megfeszítse. Ha pedig megfojtjuk benne ezen ösztönt, azaz megszüntetjük a tulajdont, és annak sértetlenségét, úgy az ember hanyagságnak adja magát, legfeljebb a szükségest fogja megszerezni, s mindazon ezerféle javak, melyek az ember megfeszített szorgalmának gyümölcsei, nem lesznek többé! Szinte a szellemi mivelödés és a tudomány is a tulajdonnak megszüntetésével iszszonyú csapást szenvedendenek; mert hol van erőfeszítés jutalom nélkül? A restségből származó roszak árvíz gyanánt borítják el az országot, és a szegénység, mely eddig csak részletes vala, ezentúl közönségessé és általánossá leend. Szükség és nyomor, tudatlanság és vadság nyomban fognak következni. Különösen pedig ki fogja majd a gazdagság eltűntével az ínségben szenvedő atyafiakat segíteni? De hiszen a gazdagok vagyonát a szegények közt elosztják, s majd akkor mindenek megtelnek, mindnyájan jóllaknak! így vélekednek legalább a prédavágyó és élvsóvár proletárkolomposok! Azonban mondjátok meg Szerelmesim! valljon mennyi juthat minden egyes főre ezen ragadozásból? Nemde nagy éhség idején egész tömegekben ajándékoztak már gabonát, elosztandót a szegények között! És vallion mennyit kapott minden egyes szegény? meddig élhetett belőle? Mint semmi, ügy eltűnt volna minden, ha a következő szerencsés aratás ismét nem segített volna. Hasonló történnék az elragadott jószággal is. Minden várakozásnál hamarább elfogyna az, és ha utólagosan munka és szerezmény kenyeret nem teremtend a házba. pår hét alatt vége lenne minden nyert részletnek, s kenyér nélkül szűkölködnének a házi gazdák! Csak a munka és ebből származó keresmény ótalmazhatnak meg minket egyedül a szükségtől! Többiben nem tudom hogy történnék majd meg ez a felosztás? ki elégednék meg vele? Kétség kívül sok czívódás és véres veszekedésnek adna alkalmat. Szinte előre láthatni, hogy a prédaosztó s jószágegyenlítő coriphaeusok az oroszlán részét önmagoknak tartanák meg. Azonban tegyük fel miszerint a nvughatatlan proletár, a ki jelenleg a maga munkájaés szűkölködésére haragszik, csakugvan nevezetes öszveget kapna, úgy hogy abból sokáig kényelmesen elélhetne: valljon mi fogna ekkor történni? "A mint jött, úgy el is ment." Ő félre tenné a gyűlölt munkát, és a henye élvezetben keresne kárpótlást magának az elmúlt szűkölködésért. Már eddig is szerette, a hol csak lehetett, az öröm élveket; most tehát teljes mértékben fogna kéjelegni. Rövid idő múlva oda volna a kapott ragadmány, és ismét csak a munka és szűkölködés szolgálnának menhelvül. Igenis a munka és a szűkölködés. De valljon fog-e most találni munkát, miután a gazdagok nem dolgoztathatnak többé? és fogja-e most a szűkölködést nagyobb önmegtagadással és megelégedéssel viselni, mint ez előtt? Vizsgáljuk még tovább. Az anyagi jószágot akarják egyenlőképen felosztani, és a gazdagságot megszüntetni. De valljon a gazdag vagyon oly rosz-e az országban, hogy azt kiirtani kellene? Sőt megfordítva: a tudomány és művészet kinek köszönheti ápolá-

mint a gazdagoknak? Nevezetes anvagi eszközök nélkül csak kevesen képezhetnék ki magokat, a tudomány s művészetnek csak kevesen élhetnének. Szinte anyagi eszközök nélkül ki fogia a tudományt s művészetet stb. pártfogolni? nem sokára el veszne minden, a mi a szellemet nemesíti, és a kedélyt emeli. A gazdagsággal hanyatlik a műveltség és az ipar. Hol találunk vállalkozó erőt. mely a nyers anyagot kidolgoztassa? mely a kereskedést és közlekedést előmozdítsa? Kívánjuk-e mindezeket meg-Végre vagvonos osztály ez, mely a semmisíteni? fényűzési czikkeket szokta vásárolni. Minthogy pedig ezen czikkek készítéséből százezerén élnek, miből fognak majd táplálkozni, ha nem lesz vagyonos polgár többé, s kiki csak a szükségesre fog szorítkozni? Könnyű dolog tönkre tenni a gazdagságot, könnyű kiüríteni a birtokosok jövedelmi forrásait: de épen a jövedelemnek ezen csonkítása az ennek megfelelő korlátozásra kénvszerítendi őket, s így utoljára a veszteség nem ő rajok, hanem az iparűző osztályra esik vissza. – Igen, nem az adó, hanem a keresethiány nyomja a középrendet. – A ki sokat keres, az könnyebben fizethet sokat, mint az, a ki mit sem keres. Más részről mi a szegénységet illeli, mindenekelőtt tagadhaîian, hogy a nép jólléte-s míveltségének terjedésével egyszersmind a szegények állapota is enyhülni szokott. Ki halottá, hogy p. o. napjainkban oly iszonyú éhségek s betegségek nak, mint ez előtt? Nemde a ki kenyerét nem képes keresni, köz költségen ápoltatik? Nemde a szegények gyermekei szintúgy részesülhetnek a nyilvános oktatásban, mint a gazdagok gyermekei? Nemde a szegények osztályából is nemes polgárok, vitéz bajnokok, detlen országnagyok, buzgó papok stb. képeztetnek szintügy, mint a magasabb rangúak fiaiból? Egyébiránt tudjuk a proletárokat nem annyira a szegénység, mint a fényűzés és kényelem hiánya teszi elégedetlenekké. És

azután mégis a szegénységet végképen megszüntetni lehetetlen, hacsak egyszersmind a röstséget, az ügyetlenséget, a pazarlást és egyéb szerencsétlen eseményeket meg nem szüntetünk. Nemde különben a szorgalom. ügyesség takarékosság és szerencse egy esztendő sőt egy hét múlya már ismét nagy változást fognának előidézni azon javakban, melvek az emberek közt ma egvenlően elosztatnának? – A vagyon- s birtokkülönféleséget szintoly lehetetlen megszüntetni, mint a teremtőtől kinek kinek saját mértéke szerint engedett tehetségek különféleségét megszüntetni lehetetlen. Pedig ne merie senki az Istentől rendelt háztartást botorul bírálgatni s javítgatni; még azon esetre, ha ilynemű javítgatás lehetséges volna is, vallion jobb dolga volna-e azért a szegény embernek? Képes-e jóllétet kiki elviselni? Nemde találkoznak emberek, kik szegénységben lévén becsületes és szorgalmatos emberek valának, aztán pedig szerencsés körülményekbe jutván, az erény ösvényéről eltántorodtak! Vagy azt gondolják, hogy a gazdagság teszi az embert boldoggá, és nem a jámbor hit és a jó öntudat? Vagy fölösleg boldogítja az emberi szívet, és nem a keservesen tiszteségesen szerzőit garas? Oh kétség kívül több maga sorsával megelégedett ember a vallásosságot és figyelmes erkölcsöket előre bocsátva; találkozik az alsó osztálvában, mint a felső körökben. Az ember szerencséjét külső jólététől föltételezni nagy tudatlanság. – Minden állapotnak megvan a maga fény- s árnyékoldala. Azonban térjünk át a communismus taglalására. –

Ismét előállanak a communisták mondván: "A földs munkának birtokosa ne legyen egyes magános ember, hanem maga a társadalom." De kicsoda az a társadalom? Látszat szerint az egész világ, valósággal pedig midőn igazgatás- és kormányról van szó, mindig csak egy pár ember. A társaságot ugyanis legyen az monarchia vagy democratia vagy bármi más

társaság, mindig azon néhány emberek képviselik és kormányozzák, kik emberi viszonyoknál fogya uralkodásra hivatnak, s kiknek minden társasági elemek alárendeltetnek. Húsz év múlva, akármiképen okaskodunk, a kormány mindig két vagy három személynek kezébe esik; és ha ezek meghaltak, helyöket ismét mások foglalják el, s így tovább. Azért szükséges az önkénves hatalom korlátozására némely határvonalakat kijelelni. melveken túl rendelkeznie nem szabad. Ezen határvonalak egyike a birtok, mely elidegeníthetlen jogaira támaszkodván, a hatalom önkénvét erélvesen szokta korlátozni. Vegyük el az embernek az ő birtokát, valljon mi lesz belőle egyéb, mint rabszolga! mert a rabszolgának nincs más értelme, mint egy lény, mely sem földjét, sem munkáját nem nevezheti sajátjának – És ha most ezen kettős birtokot átruházzuk a társaságra, mi lesz a hazából egyéb, mint egy rabszolgahon. Igen, e boldogtalan hazának polgárai rabszolgák gyanánt fogják szolgálni a társadalmat, alárendelt állapotjokban még erejöket sem használandják szabadon a nélkül, hogy a társaság képviselője ellen felségsértést el ne követnének

Látjátok A t y á m f i a i! a birtoknak megsértését elkerülhetlenül szolgaság követi, és pedig egy általános
szolgaság. Valóban nincs uralkodási szervezet, melyben
az egyenlőtlenség és az önkény gyűlöletesebb leendene, mint épen a communismus szervezetében. A
communismus barátjai azt mondják szünetlenül, hogy
"a valódi embertermészetet" választották mintául; de
ők az elsők, kik az emberi természetet félreismerik, s azzal a legilletlenebb módon bánnak. A communismus leginkább sérti a szabadságot, melylyel
ő minden más társadalmi rendszerek felett dicsekedni akar. Nemde a szabad associatiónak eszméje azt
hozza magával, hogy kiki a meghatározott föltételek mel-

lett szabadon használhassa tehetségeit, szabadon termeszthessen és fogyaszthasson; a társaságba szabadon beléphessen, és ismét, ha nem tetszik, szabadon kiléphessen? A communismusban pedig mindezeknek vége; itt vas önkény uralkodik; még a munkának meghatározása is a halálomtól függ, azon hatalomtól t. i., mely a társadalmat képviseli. Az egyik verseket fog faragni, a másik kereket hajtani, a harmadik szivart gyártani a negyedik ruhát készíteni stb. mindig egy felsőbb akaratnak következtében: Ennélfogva, úgy hiszem, nem nehéz belátni, hova vezet azon elvnek felállítása, melynél fogva a munkának és a földnek birtokát a társadalomra akarják átruházni: szolgaságra, rabszolgaságra.

És váljon ily nyomasztó körülmények közt mikép fogják viselni magokat azon szellemdús férfiak, kik most a szegény nép felett állanak? Ezek magok számára kétség kívül a legjobb részt valasztandják- Ezt legalább eddigi cselekedeteikből méltán gyaníthatjuk. \*)

\*) Állításom igazolásául legyen szabad itt egyikét azon népbarátoknak felhoznom, kik legújabb időkben szóval és írásban mindent elkövettek, hogy a szegény népet urai ellenében irigység- s gyűlölségre fölingereljék. Álljon itt egy vonás Sue Ödön életéből, ki köztudomás szeszerint az ő mérges Írásaiban a nép nyomorúságát és a gazdagok hivakodó pazarlását oly lángbuzgalommal szokta festegetni. Úgy vélem, érdekes lesz ezen népbarátot közelebbről ismerni. Egykor a hires regényírónak eszébe jött, szokása szerint magának egy kis lelki mulatságot szerezni. Téli rideg nap volt, midőn Sue Ödön minden virágokat megvásároltatott, melyek, mint ritkaság, ez időtájban Párizsban találtattak. Beesteledvén leül a pipere asztalhoz, s legújabb ruháját öltvén magára, mintegy félisten fölékesítve, a virágokkal meghintett négy fogatú kocsijába dűl. Ez éjjel Orleánsban (15. m. f. Párizstól) egy gazdag bankárnál fényes bál vagyon. A regényíró sebesen vágtatva oda hajtat. Hirtelen belép a kivilágított palotába, tetőtől talpig koszorúkkal körülvéve, fején virágkoronával, kezében gyémánttal kirakott bottal; ott áll ő a bámész társaság előtt. Tizenkét inas kocsijából virágokat hinteget a palotában, hódolva előtte. A zenekar hallgat, a tánczosok megállanak, a hölgyek elbájolva a megjelent kellemdús új Adonistól, hallgatnak, és senki sem merészli a mély csendet félbeszakasztani. – Egy pillanat mulva Sue megelégedvén a drága kaland Azért Atyámfiai! ne higyetek azon népbarátoknak, kik titeket mindenféle szín alatt ámítanak, joliétet, boldogságot ígérnek; nem, ők nem boldogíthatnak titeket, ők készakarva csúfságtok- s romlástokra törekedének; ők a sárból ugyan kivágják magokat, de titeket gyalázat- s nyomorúságba taszítanak.

Végre a communismus barátjai azt követik: hogy az új társadal mazott világban a nőnem állása is sokkal szabadabb legyen; ők egyenesen a nőnem közösségét akarják elvül emelni. így végződik a kereszténységtől elpártolt bölcselet a legocsmányabb testi gyalázatban; így fizet a hamis felvilágosodás! A javak közössége t. i. maga után vonta a nőnem közösséget. Már ez előtt találkoztak emberek, kik a test emancipatióját nyilván tanították; a testi szabadságot (bujaságot) jogszerűnek, sőt az emberi élet czéljához tartozónak hirdették, valamint más részről a testiség ellen harczoló keresztény erényszabályt zsarnokságnak, a szűzi tisztaságot az emberi boldogsággal ellenkező ábrándnak nevezték; p. o. a gnosticusok és a keresztség ismétlők. Ezen istentelen tanításnak gonosz kö-

hatásával, oda hagyja legnagyobb zavarodásban a vendégeket, s eltűnik épen oly hirtelenül, mint jött vala, beveti magát hintájába, s vágtatva visszasiet Párizsba, a hova még azon éjjel megérkezett, - E téli kirándulásnál legjobb három lova megdöglött, a virágok rémítő összegbe kerültek, és az egész mulatság egykét percznyi gyönyörrel végződött. Ilyen mulatságokkal enyhíti Sue Ödön fáradságát, melyet ő a legények írására fordít, melyekben a szegények nyomorát és a gazdagok pazarlásait oly szívrehatólag szokta ábrázolni. Egyébiránt különben is a legkiválasztottabb élvezetek közt él ő Auxbordeben. Ott rakva az ő asztala a legritkább fűszerek- s borokkal. Fényes istállóit délczeg lovak és futárok lakják; pompás udvarai vadászebektől hemzsegnek. És ez mind azon erkölcsrontó regények jövedelméből történik, melyeknek neveik: "Bolygó zsidó, Párizs titkai" stb. Ezek által a gonosz író már számtalan emberben feldúlta a hitet, megmérgezte az erényt, meggyilkolta az ártatlanságot, elősegítette azon forradalmi elégedetlenséget, mely jelenkorunkban oly borzasztó kitöréssel fenyegeti az európai világot.

vetkezményeit nem lenne nehéz belátni, a keresztény erkölcstannak egész szigorába kerül az érzéki képekre vágyó testiséget megszabotázni. Azonban igen természetes, hogy a hitetlen közösség (communismus), mely az erkölcsi jó és rósz közötti különbséget tagadja, és a földi élettel mindent elveszettnek tart, csak ilvnemű következésekben találja kedvét. Ezen istenhagyott gondolkodásra vonatkozólag mondja sz. Pál: "Ha a halottak fel nem támadnak, akkor üljünk le, együnk és igyunk, és egészen kedvünk szerint éljünk! Úgy van Atvámfiai! ha az ember az ő mennyországát a földön kénytelen kétséget nem szenved, hogy azt nem a keresztény szigorú elvek, hanem inkább Mohamed philosophiája szerint: az érzéki gyönyörökben, a testi szabadságban fogja keresni. így végződik a hamis és bűnös felvilágosodás! Azonban hagyiuk a hitetlenségnek az ő gyalázatát. Mi keresztények az isteni kinvilatkoztatásból tudiuk. hogy a házassági kötés az ő eredeti szerkezetét a teremtőtől vette. Nem különben tudjuk, hogy az üdvözítő a házasságot szentség méltóságára emelte . azt akarván, hogy egy férj csak egy asszonynyal egyesüljön. 1) A törvényes házassági szövetség feloldhatlanságát nyilván kimondá az üdvezítő: A mit Isten egybe kötött, az ember élne válassza." <sup>2</sup>) Szinte figyelemre méltók az apostol szavai Szent Pál a házasságot "nagy szentségnek és Krisztusnak az ő anyaszentegyházávali egyesülése .képének mondia;3) már pedig bizonyos, hogy Krisztus az ő anyaszentegyházát, mint lelki jegyesét soha, élnem hagyja, hanem mind végig vele marad, szent kegyelmével megszenteli, és dicsőségessé teszi. Innen nyilván következik, hogy a házasok is magokat éltök fogytáig kölcső-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Mát. XIX, 5.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Márk X, 8.

<sup>3)</sup> Efez. lev. V.

nősen szeressék, magokat jámborságra, feddhetlenségre és szentségre oktassák, intsék, vezéreliék és ápolják. Nem különben a házasság felbonthatlansága azért is minden kétségen túl áll, mivel maga lényegében a tulajdon jogra van alapítva. Ugvanazon apostol szerint a nemi szövetség a házas személyek közt oly tökéletes birtokjogot képez, hogy egyik házas félnek teste, nem csak saját magának tulaidona, hanem még az ő élete társának is sajátja. Ennélfogva a házassági szövetség ezen viszonlagos összeköttetés által olv szilárd és erős alapra van fektetve, hogy azt semmiféle emberi erő s gonoszság nem képesek eltörölni. Egyébiránt gyanítjuk miért nem tetszik a communistáknak a házassági kötés. Azért nem tetszik nekik, mert a házasságból származik a társaság második eleme, a család, melyben a javak közösek annyiból, mivel a szülék mindazt, a mit bírnak, gyermekeikkel is megosztiák, és mindenről, a mire ezeknek szükségök van, utánozhatlan kegyelettel gondoskodnak. De ennek is csak a keresztény családban van helye: mert a természeti viszonyokkal egyedül itt haladnak egyenlően az erkölcsök is. Az atya itt nem határtalan kényúr többé, hanem még gyermekeiben is becsüli az ő személyes jogaikat, és a kötelék, mely a család-tagokat egyesíti, a lelki szeretet. A családnak munka általi fentartása ismét előmozdítia a jogos üzletet, mely a társasági életnek harmadik alapföltételét képezi. A keresztény társaság mit sem tud azon követelésről, melyet napjainkban munkához való jognak neveztek el, mintha a status minden tagjának köteles volna a szükséges munkakeresetet kijelelni: de igenis tudja és szorgalmazza a kötelezettséget, mely kivétel nélkül minden embert, gazdagot és szegényt a munkára egyenlőn kötelez, miután minden emberek meghivatvák az Úr szőlőjébe dolgozni, noha a foglalatosság módja különféle.

A communismus egyéb követeléseire, azt tartom,

nem szükséges többé felelnem, részint mivel ezen követelések oktalanságát minden becsületes ember belátja, részint pedig mivel azokat előbbi, a socialismustól tartott értekezésben jobbadán megczáfoltuk; azért még csak a keresztény communismust fogjuk röviden vizsgálni.

A t v á m f i a i! már az eddig mondottakból is láthattátok, hogy a communismus a társadalmi világban sehogy sem állhat meg, s minden küzdelmei mellett csak kudarczot kénytelen vallani. Valamint a valódi szabadság és testvéri szeretet, úgy a javak és a munka közössége is csak azok közt gondolható, kiket egy remény lelkesít, kik azon egy czél felé sietnek, kik egy hitet, egy megváltót, egy Istent, és egy atyát, egy lelket és egy szeretetet, egy örök életet ismernek. Ezeknél úgy is minden közös, öröm és szenvedés, harcz és győzelem, szomorúság és vigasztalás. Csak a keresztény anyaszentegyházban van üdvös commun i s m u s n a k helye, minthogy itt nemes és nemtelen, tanult és tanulatlan emberek azon egy tudománynyal bírnak, a fölfeszítettnek tudományával; gazdagok és szegények azon egy kincset élveznek, az isten malasztjának kincseit; a hivatalnok és a pór ugyanazon nemességet bírják, az isten-fiúság nevében, és az örök boldogság örökségében. A katholika anyaszentegyház sorskülönbség nélkül gyűjti oltára elébe híveit; egyaránt részelteti őket az angyali eledelben, a munkájára támaszkodó k o l d u s t és ügyefogyott n y o m o r g ó t úgy, raikép a g a z d a g o k a t. Csak Jézus anyaszentegyházában találkoztak mindig szent életű keresztények, kik a világ kísértő örömeitől elvonulván szegény szerzetes életet választottak, s mint a szigorú bűnbánatnak legragyogóbb példányai közösen dolgoztak, közösen táplálkoztak, közösen ruházkodtak, közösen dicsérték az Istent, és közösen szolgáltak embertársaiknak. Ez ama nemes közösség, melyre a

társadalmi communisták igen természetes okoknál fogya soha sem képesek fölemelkedni. A szerzetes társulatoknál ugyanis a szolgálatot nem követi gyalázat, sem a munkát szolgásáig, mert az evangeliomi közösség az értelem meggyőződése- s a szív beleegyezésében alapszik, melyeknek éltető lelkök a szeretet és szellemi szabadság. Minden szerzetes tag önkénvt lép be a társulatba, önkényt vállalja magára a rend fegyelmét, önkényt ígéri meg az engedelmességet stb., hogy ezen önkénytes engedelmessége által annál biztosabb lépésekkel haladhasson a keresztény tökéletességben az evangeliomi tanácsok ösvényén. Szinte figyelmet érdemel mit az első keresztényekről a történetírás bizonyít. Mindnyájan egy szív s egy lélek valának. Nem vala szűkölködő közöttök, mert a gazdagabb a szűkölködő gyámolítására eladá azt. a mit nélkülözhetett, földjeit, házait, és a pénzt az apostolok lábaihoz tévé, hogy azt a szűkölködők között eloszszák. Egyébiránt jó lesz itt megjegyezni: hogy az első keresztények szabadon rendelkeztek jószágaikkal; tolok függött azokat eladni vagy nem, az eladott jószág árát átadni vagy nem. Mily nagy tehát a különbség a jelenkori communisták és az első keresztények között! A keresztények minden szeretet mellett, melytől lelkesíttetve némelyek tulajdonukat közössé tevék, ragaszkodtak az Isten parancsához: "ne lopi;" ezek pedig a tulajdont megtámadják, mert azt lopásnak nevezik. Az első keresztények a békét szerették, önkényt megoszták vagyonukat a szegényekkel; ezek pedig forradalmakat hirdetnek, rabolnak gyilkolnak, mások jószágát kezökre kerítendők. Hogy az első keresztények önkénytesen rendelkeztek jószágaikkal, az világosan kitetszik azon eseményből, mely az Apostolok Cselekedeteiben Ananiás és Zafiráról följegyeztetett. Ezek eladták jószágukat, s a bevett pénznek egy részét maguknak megtartották. Midőn az apostolok kérdezték, hogy

egész összeget átadták-e? hazugan azt állíttották, hogy semmit sem tartottak meg maguknak. Szent Péter a ki ezen tényt a Szentlélek sugallatából tudta, imígy szólítá meg Ananiást: "Anania! miért foglalta el a sátán szívedet: hogy hazudnál a szentléleknek, és a mezőnek árával csalárdul cselekednél? Nemde, ha megtartottad volna a mezőt, tiéd maradt volna? és minekutána eladtad, nem volt-e ára hatalmadban? miért gondoltad tehát ezt a szívedben; nem embereknek hazudtál, hanem istennek (Apóst. Csel. V.) Ezen hazugságért az Isten büntetése mind Ananiást mind Zajirát nyomban érte, mind a kettő helvben szörnyűt halt. innét kitetszik, hogy Ananiás pénzének tulajdonosa volt, sőt egészen megtarthatta volna azt magának: ele abban vétkezett, hogy fösvénységből az eladott jószág árának egy részét eltitkolta, és mégis látszani akart, mintha mindent oda adott volna, hogy a többiekkel hasonló érdeme legyen. Az első keresztényeket senki nem kényszerítette, nem korlátolta, míg ellenben a jelenkori pogány gondolkodású communisták az ember személyes szabadságát feldúlni, és a tulajdont e r ő s z a k o s a n megsemmisíteni törekednek. Ők ugyan azt mondják, hogy mindezeket csupa ernberszeretetböl teszik; de vajmi gyanús azon emberszeretet, mely felebarátját nem kíméli, törvényes jogait igazságtalanul megtámadja, és becsületes utón szerzett jószágára vágyódik. Hiába! a valódi emberszeretet áldozat- s önmegtagadásba kerül: a hitetlen communisták pedig önmagokat megtagadni nem tanulták. És ha kérdezzük mi indította a jámbor keresztényeket oly hős önmegtagadásra? Bizonyára nem egyéb, mint az isteni szeretet és a lelki szabadság. Igen, ők tiszta szívből szerették az istent, és mivel lelkök ment vala minden bűntől, minden szennyes magán érdeklői, azért egész készséggel szolgáltak szűkölködő felebarátjaiknak is. A ki az Istent szereti, az felebarátját is szereti, és viszont a ki az Istent tagadja, az felebarátját is kitagadja szívéből. Istentagadó embertől őszinte szeretetet kívánni vagy követelni képtelenség.

Továbbá a nagy áldozatnak közössége, és ennek ereie által a jó cselekedetek és imádságnak közössége, – ez a mi communismusunk, mely azoknál, kik az egyházban nincsenek, csak torzképet idézhetett elő. Nemde Atvámfiai! az eredeti bűn átment mindnyáiunkra, és senki sem dicsekedhetik Isten előtt: de íme szerelmes üdvözítőnk azért halt meg érettünk a keresztfán, hogy a bűnt eltörölie és minket az isteni közösségbe visszaállítson Valamint ez előtt részt vettünk ős szüléink engedetlenségében, úgy osztozunk most a megváltó engedelmességében is. Krisztusnak érdemei, az ő szenvedése és halála képezik azon közjót, melyhez mindazoknak, kik a keresztség által az ő szentegyházába fölvetettek, közös joguk van. Míg csak egy nemzetség a másikra fog következni, ő lesz a mi közbenjárónk az Istennél, nem csak az által, hogy az ő érdemeit ránk alkalmaztassa, hanem azért is, hogy minket a mennyei kenyér segedelmével az örök életre tápláljon. Az üdv-, s életnek ezen közössége, mely minden híveket, mint egy testnek tagjait, egyaránt átölel: szentek egyességének, communiójának neveztetik. E communióban alapszik amaz áldásdús communismus, mely semmi különbséget nem ismer, hanem mindent akár nemzetségi, akár születési, akár rang-, nem- vagy korbeli tekintetben azon főegységnek alárendel, mely e szavakban adatik elő: "Mindnyájan egygyé legyelek a Krisztusban." S innét van, hogy az anyaszentegyház tagjai, mint egy testnek tagjai Krisztusban, egymással ideiglenesen és örökre egyesülve vannak. Innét van, hogy az anyaszentegyház tagjai egy lelki házat, országot, testet képeznek, melyben szegletkő, országló fejedelem és fő Krisztus, ki azanyaszent-

egyházat saját vérén szerzetté és magának eljegyzette: kinek érdemei minden tagokra az ő képes voltok szerint áradnak: kinek hatalom adatott a mennyben és a földön. és olv név. melvre minden mennyeinek, földinek és föld alatt valónak térde meghajol. A communionak, vagy ha úgy tetszik, a keresztény communismusnak, szeretet lánczát még a halálnak éles kaszája sem képes szétvágni: a szeretettül teried a sírnak homálván: azt sema gonosz ellenségnek fegyvere, sem a szenvedésnek tüze, sem az örömnek elragadtatása nem képes szétszaggatni. Az isteni szeretet, melv Krisztusban megielent, elválaszthatatlanul tartja össze a híveinek szíveit, akár a földön, akár a mennyben, akár a tisztító tűzben legyenek. Az isteni szeretet, melyet Krisztusban megismertünk, soha meg nem szűnik, akár megüresülnének a jóslatok, akár a nyelvek elmúlnak, akár a tudomány elrontatik, akár a hitreménységnek vége szakad. \*) A szeretet útján a szentek mennyországban érettünk könyörögnek az istennek, és ekkép rajtunk segítenek: a szeretet útján mi a tisztító tűzben sínlődő lelkeken imádságainkkal és jó cselekedeteinkkel segítünk. A szeretetnek útján, ha t. i. isten kegyelmében vagyunk, a katholika anyaszentegyház minden miseáldozatában imádságaiban, és más jó cselekedetiben részesülünk. –

Az imádság s a jó cselekedetek közössége azoknál, kik az egyházon kívül állanak, kétféle okból csak torzképet idézhetett elő: Először, mert ez a közösség az isteni szerétéire van alapítva, melyről a hitelleneknek tudomások nincs. Másodszor, mert ezen közösségnek érdeme Krisztusnak érdemeivel egyesül, és azokból veszi az ő értéket; Krisztus pedig, mint igaz szőllőtő, annak haszonhozó erejét csak a hívekkel, min! rajta lévő szőlővesszőkkel, közli. –

<sup>\*)</sup> Kor. 1, lev. XII1, 8, 13.

A keresztény communismus Istenhez vezet bennünket, s reményünk utolsó lánczszemét a teremtő trónjához köti: szárnyakat ad a léleknek, hogy az ég felé. ama tisztább s szellemibb világba emelkedhessek, ellenben a pogány communismus az igaz istentől eltávolít, és a föld gyermeke előtt minden magasabb, főleg természetfeletti kilátást elzár. A pogány communismusnak kinézései a síron túl nem terjednek. örökkévalósága az idő szűk korlátai közé van zárva, a hol természetesen csak földi javakról van szó. Ellenben keresztény communismus a szentek egyességének magasztos tana által a múltat a jelennel köti össze, midönr a földi élet színpadáról letűnt hitvallóit épen úgy nézi övéit s tagiaiul, mikép az azon még folvvást küzdőket, kikben mindennap újra érzi és újra átszenvedi mindazt, mit a világban és világtól századok előtt élt magzati sorra éreztek és szenvedtek. Nekünk világtörténetről van tudomásunk mialatt a nem keresztények csak földtörténetet ismernek. Sz. Ágoston ..Isten városáról irt könyvében" először vette a törénetet ezen általános értelemben, midőn az embereket jámborokra, kik ez életben a sírontúli világnak élnek, és istentelenekre osztotta, e világban ez utolsóról semmi tudomással nem bírnak. Bosuet püspök és történetíró követé szent Ágostont ezen az utón. A keresztény világtörténet oly emberek története kiknek létök nem végződik a földi élettel. Amazok kik csupán az ideig valókra figyelmeznek, csak az emberfaj- természettörténetét ismerik és semmi világtörténetet, egyénei azon fajnak csak oly javakkal bírnak, melyek az osztás által megfogynak, ellenben a mi javaink sohasem fogyhatnak el, mert ezek Krisztus Jézusnak véghetetlen érdemeiből folyvást növekednek. – A hitetlen communisták ugyan szinte azt állítják, hogy nekik is vannak javaik, p. o. a tudomány és művészet, melyek osztás által rövidséget

nem szenvednek. Azonban ezen javak is, noha még olv nemesek és óhaitandók, nem osztathatnak fel egyenlőképen, nem is élhetnek ezen javaknak minden emberek kizárólag, miután sokan idejök legnagyobb részét a földmívelésre, baromtenvésztésre és más ipar-ágakra fordítani kénytelenek. Nem így a lelki javak! Ezeknek mindnyájan élhetnek az isteni és felebaráti szeretet által. Itt minden munka és szenvedés imádsággá változik, és az imádság nem csak annak használ, a ki gyakorolja, hanem önként kiárad minden emberre, ki az anvaszentegyházban vagyon, mindnyájan egy testnek tagjai vagyunk. azért, ha az egvik tag valamit szenved, egvütt szenvednek minden tagok, vagy ha az egyik tag örvendez, együtt örülnek minden tagok, és ezen lelki közösség a keresztény communismus, mely által minden imádság egy imádság mindenekért, minden áldozat egy áldozat mindenekért, minden jóságos cselekedet egy cselekedet mindenekért. E communismus nem szorítható a földi határok közé, hanem az ő útja az égtől a földig terjed, és a földtől a tisztító tűznek országáig, mert Krisztus maga ez az út; ő nem hal meg a földi élettel, az ő élete túlterjed a sírhomályán, mert Krisztus maga ezen élet; ő egyenlőség a szabadságban, és szabadság az egyenlőségben, mert Krisztus az örök igazság öt szabaddá tette. Ez a communismus, mely a hitetlenek előtt örökké zárva marad, a keresztények communismusa. –

Mielőtt értekezésünket bezárnók, még egyet akarunk rövid vizsgálat alá venni: valljon demokrata volt-e Krisztus urunk, mikép ezt némely ábrándos emberek erőnek erejével elhitetni akarják, kiknek véleménye szerint Krisztus és Béliái, kereszténység és lázadás egyet jelent. Ezen csalfa vélekedésnek hiúsága már abból is kitetszik, mert szerelmes üdvözítőnk mindig a legnagyobb tisztelettel szólott azon kötelességekről, melyekkel tartoznak az alattvalók az ő elöjáróiknak,

ő megparancsolta adni a császárnak, a mi a császáré, és Istennek, a mi az Istené. Annyi igaz, hogy üdvözítőnk a lelki szegényeket boldogoknak hirdette, a kisdedeket és megvetetteket a világon saját testvérei közé számítá szintúgy, valamint az előkelőket és hatalmasokat. Ő személyek közt nem tesz válogatást, de ez nem tartozik a politika, hanem a vallás és erkölcsiség körébe. Azért nem tarthatiuk Jézust, noha még oly barátja is a népnek, mint senki más, demokratának. Ő benne, mint emberfiában, mint Ádámnak ígért utódjában és megváltóban, a földi nemesség és örökösödési jognak egyik legmélyebb s leglényegesebb értelme alapúi; az örökösödés nagy törvényeire támaszkodott eleitől fogya a lehetőség, hogy az örökségi érdem következtében eszközöltessék a megváltás. A ki tehát ezen törvényt tagadja, az mennyire tőle függ, megsemmíti a vallás és emberi nemzetnek történeti kifejlődését. Szinte az Urnák szűz anyja, kit az anyaszentegyház Isten anyjának czimével tisztel, nem volt-e minden kegyelmes asszonyok közt a legkegyelmesebb? minden méltóságos hölgyek közt a legméltóságosabb? igenis őt illeti ezen tisztelet; nem csak azért, mert ő minden egyebek közül kiválasztatott és csodálatosan rendeltetett Isten anyjává, hanem azért is, mert ő Dávid királynak házából származott. Üdvözítőnk is, az új teremtésnek zsengéje, természetfeletti úton jelent meg a világban, a szűznek méhéből született; ő volt egyszersmind a felülről jött és az Istennel egyesült, és minden igazságban megerősíttetett, a legelőkelőbb és legjobb, valamint hatalommal bíró, mert az atya neki minden hatalmat adott mennyben és a földön.

De már bezárom beszédemet Atyámfiai! Úgy hiszem, elég világosan láttuk, mily tehetetlen a magára hagyott emberi elme! Az ő Istenétől elpártolt halandó sem ideig sem örökkévaló boldogságát nem

képes megalapítani. Erre egy magasabb tekintély, ehhez isteni segítség szükséges. "Úgy szerette Isten a világot, hogy az ő egyszülött fiát adná nekünk." Az úr Jézus emberré lőn, tanítá az emberiséget, s csalhatatlan tekintélyével utat mutatott az ideig s örökké való boldogságra. Ragaszkodiunk annakokáért Jézus tanításához, a ki. mint Isten, jobban ismerte az emberi természetet mint napibölcseink; kétséget nem szenved, hogy az általa alapított anyaszentegyházon és elvein kívül hasztalan keres üdvét az emberi társaság. – Csak azon intézmények birnak állandósággal, csak azon tervek boldogítanak igazán, melyek a kinvilatkoztatott vallásnak veivel megegyeznek; a mi ezeknek rovására történt és történni fog, az mind az emberiség kárával történik. Apáink megelégedve sorsukkal, békésen, boldogul éltek a ker. kathotika vallásnak szárnyai alatt; őszintén szerették egymást, és nem volt szegény, a ki segítséget nem talált volna, de mióta az unokák elszakadtak az élő Istentől, és a hitetlenség elhomályosította elméjöket, megmételyezte szívöket: azóta a gyűlölet a gazdag és szegény, nagy és kicsiny, elöljáró és alattvaló között óriási lépésekkel haladott; azóta a szegény nem elégszik meg sorsával, nem akar tűrni és dolgozni, hanem gazdagabb felebarátjának jószágát ingyen szeretné magának eltulajdonítani; azóta az alattvalónak nem tetszik az engedelmesség, a ki azt véli, hogy ő is tudna parancsolni, hogy ő is szabad teremtmény, mint akár melyik emberfia stb. Látjátok Atyámfiai! a tévútra vezetett bölcselkedés széthányta azon korlátokat, melyeket isteni vallásunk minden sorsú embernek kiszabott. "Más alapot ugyan senki nem vethet azon kívül, mely a Krisztus Jézus." Ha boldogulni akarunk, úgy térjünk vissza szent hitünk alapitójához, járjunk azon ösvényen, melyet ő kijelelt. Szerelmesim! a történetek logicájában isteni oktatás fekszik, fordítsuk azt saját s embertársaink javára! Ismerjük

el a nagy igazságot, hogy a kereszténység valamint az örökkévaló, úgy a jelen földi boldogságnak is legbiztosabb alania. Az isteni erőnek hiánvát sem az uralkodók tekintélye, sem a rendőrség szigorú felvigyázása, sem a katonák erős serege, sem a szuronyok éles hegyei nem képesek kipótolni. Jai nekünk, ha máshol keressük a törvények támaszát, mint a kijelentetett hit szentségében s Isten akaratában. A történetek logicájában isteni oktatás van: de ha okulni nem akarunk, hiába vádoljuk akkor a vakesetet, mely feleltünk lebegett; hiába okozzuk a balcsillagzatot, mely a lángoló észnek tapintását és a nemes szívnek áldozatkészségét meghiúsítá; oda dűlünk vissza, hol közeikét ezreddel ezelőtt támolygott az emberiség: a bűn és rabszolgaság, a bizonytalanság és tévelvgés, a vész és a kárhozat feneketlen örvényébe a felfordult világnak romjai közé, melyekből nem fog kihúzni egy másik üdvezítő. Szerelmesim; ne hagyjátok magatokat elámíttatni! Csak egyeden volt e földön, de ez is engedetlenségünk következtében eltűnt a világ színéről; sok kalandor, sok természetbúvár indult el annak keresésére, de minden fáradozásaik siker nélkül maradtak, és fognak is maradni; továbbá azt is tudjuk, hogy a nagy hírű és boldog emlékezetű utópiai aranyhon csak az ábrándok világában létezik, melynek valósítása sem a socialisták, sema communisták megfeszített erejének nem sikerült, s nem is sikerülend soha. Azért Atyámfiai! ha eljőnek a csábítók, kik akár emberi okoskodással, akár hitegető Ígéretekkel el akarnának titeket tántorítani, ne hallgassatok rajok: utasítsátok el őket magatoktól mert minden esetre csak romlástok-és szerencsétlenségtekén dolgoznak. Nem, – ők nem boldogíthatnak titeket soha! Ők fellázítanak titeket vagyonos polgártársaitok ellen, hogy a zavarosban annál kényelmesebben halászhassanak. Ők elvezetnek titeket még a csata térre is, de majd gondoskodni fognak magokról, hogy a 1 e g-

nagyobb veszély idején megszökienek! A történetek logicájában isteni oktatás van. s mondom még egyszer, fordítsuk azt saját s embertársaink javára. Hagyiuk meg kinek, kinek a magáét. Lám ennek van azért, mert vagy maga, vagy ősei szerezték. Iparkodjunk mi is becsületes úton használni tehetségeinket, és munka által jogszerűleg szerezni mindazt, a mire szükségünk van. És ha minden iparkodásunk mellett szűkölködnünk kellene, még akkor is nyugodjunk meg Istennek rendelésén: mindnyájan egyenlők nem lehetünk. Kell hogy egyik parancsolion, a másik engedelmeskediék: egyik ebben, másik abban keresse szerencséjét. És ami legfőbb: gondoljuk meg sz. Pálnak ezen intését: "Nincs itt maradandó városunk;" azért gyakorta oda emeljük szívünket s lelkünket, hol a mennyei dicsőségben az örök békesség és boldogság virágzik; hol minden szenvedéseinkért méltó jutalmat veendünk. Ott fogjuk élvezni egy boldog közösségben munka után a nyugalmat, harcz után a győzedelmet, szomorúság után az örömet. Ott fogjuk boldog egyetemben a szent angyalokkal és égi karokkal dicsérni az Istent, a ki kimondhatlan örömöket s boldogságot ígért azoknak, kik őt e siralmak völgyében Jézus Krisztus által a Szent lélekben szeretik és imádják. Amen.